For Amma



## Foreword

Riem Hassan

"The sun shone, having no alternative, on the nothing new",

Samuel Beckett's Murphy declares. Not so for the protagonist of this story, who swiftly had to put on her travelling boots to fly to London. An eight-hour long flight became a two-year long journey bearing witness to the recovery relapse and eventual deterioration of Amma, whose lights of health began to dim in Winter 2015. Amma, in Arabic is the word commonly used for immediate aunts – though universal and collective, here it becomes the loaded vessel carrying a world of personal resonances. It is the name with which I was first introduced to a delicate human being; it is the name that articulates the inspiration and soul of this exhibited body of work.

Tragedies, especially those of man versus nature, are often characterised by an overwhelming sense of helplessness. They amplify our definite mortality and intensify our fragile existence in this world – a thought often preferred left unthought. Conquering nature defines our contemporary world; we live by our efforts to impose order, to industrialise the environment, to create an artificial bubble where man is the creator with the inviolable illusion of a

8 2016-2017 Critical Practice Programme 9 THE BODY KEEPS THE SCORE

Incapable either of articulation or of healing ourselves, we surrender our bodies to those who have superior medical (that is, technical) knowledge. Though buoyed by hope and faith, it is mostly a systematically nurtured mentality that compels us to reach out to medical and healthcare institutions to guide us back to life. Of course, these spaces are antiseptic, yet the praxis of medicine sterilises much more than hands or tools. Predicated on functionality, hospitals are designed to practically and mechanically address occasional physical failures, to appease distress in the most efficient, methodical and effective way. In this tidy process, the dimensions of humanity are flattened into paper forms and medical reports. Because healthcare institutions are so focused on mending the shell, they are also apt to marginalise and deflate the dynamic spirit and identity they promise so vehemently to preserve and respect – luring and lulling with effusive, rosy

Disinfected of subjective human qualities, hospital waiting areas are falsely optimistic. Cosy couches awkwardly face one another – allowing patients and attendant family and friends to enter a space of semi-rest only. Achingly inane neutral hues serve to relax (or anaesthetise?) the eyes. Walls are populated with unsigned framed prints of flowers hung amid faded charts of human parts – the haunted vessels of a life. In these spaces, we succumb to

promises of attentive caregiving and committed

المنظمة ع المراق من المرا

robust, manageable dominance over the design and function of all things. All operations seem meticulously calculated, computerised, robotised. Achievements in science, technology and engineering have formed a facsimile world where we can suspend our mortal fears and believe we are in control.

In that falsely cossetted realm, to be confronted by the vulnerability of our being is an epiphany that shakes us to the core. Nature, as we are wont to forget, does not only exist outside of ourselves – observing all constituents of the greater external world, our bodies, analogous in every way to the macrocosm, are its manifestation and extension. They construct a little world (a shell, a container) where we reside. Our bodies, the beautiful machinery granted to humanity, encapsulate, propel and shape the intangible elements of our being – the spirit, mind and heart. We sit inside our shells, inhabit those temporary residencies for years, barely aware of the mysterious operations that constantly, continually and consistently sustain our existence. When this machine fails, it silently cries for help in the form of physical pain. Language withers in the face of any attempt to express a body in pain. In her essay 'On Being Ill' (1926), Virginia Woolf asks desperately, why it is that

"Why is it that the mere school- girl when she falls in love has Shakespeare or Keats to speak her mind for her, but let a sufferer try to describe a pain in his head to a doctor and language at once runs dry" (1926).

love.

a sour cocktail of hope and fear, a bitter brew that compels us to exist perpetually on edge, avoiding eye contact – or else leaves us prey to an unrelenting and engulfing wave of memory and impotency that forces our heavy bodies to sink slowly, defeated, in their seats (either way, never comfortable).

Conveyed into the adjacent, equally cold space of a patient's ward, all elements of place-making suddenly fall away in an interchangeable and constant flux. The walls pulsate; the sharp and dissonant tune of machinery interrupts sporadically, monitoring every physical symptom it progressively syncs into a rhythm so despairingly, oppressively, innocuously present that it is inseparable from the thrum of our heartbeats. Faces steadily change around you; doctors, nurses, janitors, the aging grandmother, the girl with the dark brown hair always in a bun who you fathom could've been a teacher, the husband, the cousin, the mentor; many labels that fix relationships, stories, and an infinite carousel of lives not quite finished. As these lives continue to rotate, caregivers strain to plant roots in desolate domains by bringing objects or sounds from the lands beyond the hospital doors, desperate attempts to invigorate a sense of "home". The juxtaposition of the two spaces and the efforts to superimpose one over the other (home on a hospital, a hospital on a home) strikes you as clumsily, callously ironic. How can "home" - a place of safety, a place where one sleeps restfully at night – be equated to, made in any way the same as, a hospital. A hospital, where the prerequisite is that you, or someone you love dearly, is lying on a foreign bed with tubes protruding from their flesh – where the prerequisite is anti-secure?

In the bald face of this expansive, sterile environment, those afflicted with disease and those around them, engage in deeply invested healing rituals that are fiercely willed, through belief, to assist the body regain full functionality. These rituals are held on to tightly – if they do not heal, perhaps they will

ease and soothe? With a repeated devotion that, over time, evolves into compulsive obsession, the practices gain therapeutic features. If our efforts against nature wane in exhaustion, we turn to prayer; in this specific scenario, the ritual of prayer becomes a plea for divine intervention that might alleviate or elevate the plight of the inflicted. As faithful as one might be, we are bound to question why such afflictions and horrors are allowed, why they strike those with the purest of hearts.

"Oh the nerves, the nerves; the mysteries of this machine called Man! Oh the little that unhinges it: poor creatures that we are!"

- Charles Dickens, The Chimes.

THE BODY KEEPS THE SCORE

The experience of trauma is unnerving, uncanny even – especially in this technocratic age. As emotions are weighed against reason, they are denigrated as irrational – betraying a dearth of "logic", or, even worse, a weakness or flaw, emotional and mental health are forced into the backseat. Yet, their invisible pain persists under the skin. With no marks or apparent symptoms, it lingers in an intangible place, unattached to any single object we might point to – asked "where does it hurt?" we cannot gesture to a head, a chest, a leg. So, those who have not experienced its clutches easily and arrogantly dismiss it, dissolve the veracity of its validity as a genuine and painful form

of suffering. There is, at best, limited awareness of any credible methods to deal with these paralysing emotional ordeals, we are cast irredeemably into a quicksand of grief and agony.

The work presented in 'The Body Keeps the Score' is, at its core, an attempt to make sense of the disorientating, all-consuming distress caused by the loss of loved ones. The effort is not only to find some way to come to terms with the final act of death and its great aftermath but, more so, an attempt to make sense an integral and active part of the process that precipitates that moment – to bring dignity to the undervalued deed of bearing witness, of caregiving. As per the Kubler-Ross model, the five stages of grief are denial, anger, bargaining, depression and, finally, acceptance; a simplified catalogue of steps, I find, in obstinate opposition to the inherent mechanism of feelings. Emotions are chaotic, tangled and complex – to label and isolate them into categories, let alone to generate from them some tidy procession of progressive stages, is reductive. The overwhelming mess, the absence of any form of structure or guidelines to benchmark one's grief against, was the departure point for this conceptual and formal investigation into the persistent, inescapable cycle initiated by the confrontation of mortality. In parallel, it is also an articulated definitive critique of our medical and health care institutions - establishments that orbit around humans but are extremely removed from humanity in their methods, language and space.

Hadeyeh Badri has instigated a systematic process of manual activity to set up an otherwise lacking methodology. Her highly personal attempt was to come to grips with her own desolation, to sift and reify the remnants of a lost loved one, to contend with the inevitable and disquieting manifestation of a deeply cherished person in a pile of left behind "stuff". Castoff, untouched, never to be used again, the paraphernalia generated in and out of hospitals, over the

duration of Amma's final journey, was a heavy and burdensome presence that consumed the space so desperately needed for contemplation and adjustment. In each work, the process of creation was infused with memories, reinterpreted and worked out in repetitive exercises of stretching, stitching, extruding, exposing, intruding and imposing elements that replicate a familiar practice that Amma undertook as she moderated and mediated her symptoms. This is a new ritual, exposed to a delicate body that was forced to mend in odd, cold ways. Every specimen, exquisite in form, narrates the human stories of both the artist and her subject of inspiration, as they together faced the forces of nature they were emotionally and physically subjected to.

This exhibition is a spectacular achievement on an extremely personal and humble level. Every stitch is an act of defiance mustered by the artist as she rallied, commanded and harnessed the requisite courage to confront the memory, loss and continued absence of Amma. This exhibition is an attempt to seek closure, a struggle to come to terms with reality.

This is

catharsis.

## The Body Keeps the Score

Hadeyeh Badri

Critical Practice Programme

17

These works did not begin as "work", there was no specific focussed line of inquiry, no setting out to complete a task. Rather, origins exist in the ineffably compulsive space of trauma. Grief cannot be stemmed – its circumstance is not one of occlusion. It is a sharply visceral space shaped by a heady compulsion to remember, process, commemorate – conditions that cannot be willed or learnt. I know my compulsion was to safekeep – I had lost Amma, my aunt, but her belongings became invested with an urgent potential to preserve and remember. In this new circumstance, once incidental, everyday ephemera were transformed into fiercely prized monuments, ceremonial objects that might be used to perform, even if only temporarily, acts against forgetting.

I'd arrived in this circumstance through a protracted tunnel of smothered suffering. Amma's illness had transported me into the muffled, institutionalised space of healthcare. We existed together, Amma and I, living out her final days in a realm of procedures, hierarchies and bureaucracy. Here, communication is circumscribed, language and interiors are anaesthetised and controlled – as if it were possible to eliminate the overriding condition: distress, fear, dis-ease and alienation. The legitimacy of those experiences is jettisoned – but their presence persists malignant and paralysing. As illness progresses, the hermetically sterilised atmosphere of the hospital expands to become an entire world.

'The Body Keeps the Score' is born of both the abundant expanse of trauma and grief and the strictly delineated world of the medical facility. Here the dichotomy, here two terrains, unnavigable in of the body keeps the Score feverish with uncontrollable

emotion, the other featureless and cold. Impossible to find equilibrium, yet each exists informed and obliterated by the other. Performing remembering, I am resisting institutionalisation and striving to inhabit the realities of that every day – it is the place of suffering and the place of cherished memories.

Though the origins of these works emanate from grief, there is an antecedent, a longer shadow of remembering cast through the work: my capacity to create, everything that exists in this exhibition, is shaped by rituals inherited from Amma. Suffering through Parkinson's disease, I witnessed her pursue repetitive, habitual activities that offered a mechanism she could recognise, predict and control. This mechanism was especially located in knitting and stitching - every day she'd engage in that productive process, forging little lines of persistence, routes of rigour that held her day-to-day together. Sewing and stitching will always evoke her presence, the meditative and hypnotising experience of watching her making stirs in me as I enact the same process – as if I tack over the same lines, making a seam of my life to hers. But here, too, divergence is pinched together as two different domains of memory are overlaid, sutured, permeating each other - it will also, forever onwards, be redolent of the large stitched wound found across her heart, post cardiac surgery.

Ritualised acts became a scaffolding on which my aunt arranged each day. Here, they become a framework within which I map and synthesise the institutional and the personal, the clinical and the domestic, the past and the present.

2016-2017 Critical Practice Programme 19 THE BODY KEEPS THE SCORE

The 2016/17 academic year was my first major break in 12 years of pedagogical practice – a sabbatical from OCAD University in Toronto, Canada. Hadeyeh Badri, a former design student from the American University of Sharjah, asked me to serve as her advisor for Tashkeel's Critical Practice Programme (CPP). Our participation in this project has significantly contributed to my period of dedicated critical reflection. The programme has afforded me time to de-institutionalise what I do as a professor, to detach what I think from any programme, degree, or market orientation. This pause has been shaped by critical interrogation of what it is that I do – and what that doing means.

I began teaching in 2003, during my graduate degree and, since 2005, as a full-time professor – first at the American University of Sharjah, then in Canada where I primarily teach design to first-year undergraduate students at OCAD University, Toronto. The greater proportion of my time is spent working with students and colleagues to map where we are in a collective navigation that seeks to answer what we are doing when we say "we're learning about design" and "we are learning to be designers." As part of this process, before "design" is modified by any adjective, I'm interested in scoping out what is actually involved in the doing of design. The longer I teach, the less comfortable I feel resting on the knowledge plateau levelled by an externally recognised degree of expertise. The collaborative atmosphere I choose to work within strives towards

## Resisting Institutions

## (Resisting Design)

Roderick Grant

20 2016-2017 Critical Practice Programme 21 THE BODY KEEPS THE SCORE

a fundamental guiding principle – to live design education as an ongoing enquiry, rather than as skills training or professional preparation. Here is a field where no single individual retains or claims more authority than any other.

Hadeyeh and I mapped territories of investigation both intellectual and formal – I specifically asked that language be observed not only as a site of enquiry, but as a means of reflection. As an initial site of enquiry language provides a context to describe an observed situation, and to establish one's orientation to that situation. Beyond the role of language, our enquiry into the clinic as the site of Hadeyeh's experiences with her aunt dealt with the outward phenomenal manifestation of the objects, actions and spaces of institutional care as a cumulative voice of authority. At once linguistic and social, our approach allowed for formal gestures to be critiqued alongside the specificity of written reflection on making. Designers are often left without a voice, speaking for others, and often through the restrictions of conventions of typography and photography that enable as much as they inhibit communication. When practice is asked for a more personal and internal voice, we need to learn new roles, new means of production, to account for the responsibilities that come with such freedoms.

What I've chosen to write in concert with Hadeyeh's exhibition, body of work, thought and praxis is less an academic paper than a reflection on learning. This is an exploration of my convictions as an educator and, here, as a mentor, that the erasure of boundaries and edges between so-called visual disciplines and practices are essential prerequisites to arrive at a more equitable and sustainable orientation to everyday life.

**Origins** My own educational path centres on the critical interpretation of daily life - the observation of acts necessary for survival in contemporary society. The "necessary" expands beyond the domestic circumstance to include contexts of labour, recreation, education, health, governance and how these aspects of the everyday are translated into institutions. Observations of urban scale social institutions and organisations lead to the study of the built environment - its design and planning - and consideration of how "planning the everyday" takes on spatial implications. In the study of space, one arrives at the study of objects. From here, we are made aware of the relationship between objects and space and, thus, progress to the study of our own relationship to the complex network of seen and unseen signs, symbols and objects that operate within specific spatial frames - the rooms, hallways, offices and studios that house our everyday lives. This critical observation of the quotidian demands that we map the seen and unseen infrastructures that serve as foundations of contemporary society.

After more than a decade as a full-time academic, the formerly distinct realms of scholarship and teaching are increasingly enmeshed in a common intellectual fabric. I feel education should accomplish a critical awareness of one's everyday practices. The central realisation for any student is thus to push through the acceptance of the world as given, to the more

THE BODY KEEPS THE SCORE

difficult observation of the world as an ongoing and contested construction of social, ethical, political, ecological, technological and economic relations (Fry, 2010). Regardless of whether one wishes to describe this awareness or activity as belonging to any discipline – the imperative is forging the necessary conditions for such observational and critical capacities to take root. The argument seems misplaced if the aim of education is to locate such pedagogy in any one body of knowledge or any one discipline. Pedagogy that is critical should accomplish this awareness of the everyday and beyond – so that students are empowered to initiate change in their own circumstances (Freire, 1970).

**Thresholds** If I've had any success in establishing a critical pedagogy in my studio-based programme, it is because I've refused to characterise design activity as necessarily oriented towards economic aims. If my role as an educator is to introduce design as a means to answer specific communication situations in social, ethical, political, ecological and technological relations, then I have to be aware that there are more frames open to interpretation than the economic. So, I'm going to focus on a question that is always central to my thoughts and which has also been robustly traversed, mapped and interrogated throughout my collaboration with Hadeyeh: how can design be a practice of enquiry? All manner of argument can be made to distinguish, negate and refute design as having anything to do with enquiry it being the space of market-driven service relationships and necessary flow of capital between clients and practitioners. As an educator, however, before any mention of the realities of market conditions and of economic efficiency, primacy is given to design as a thing we engage in, a practice, an activity, a point of view, distinct from professionalised concerns. This thinking chimes with several authors who observe that designers have not spent much

time trying to describe what the actual activity of design is. These

writers caution that, consequently, design is both process and product, amateur and professional, but rarely, if ever, is it a human activity with specific qualities and characteristics (Dilnot 1982, Boekraad, 2000).

The involvement of media communications technology further complicates the territory of design as an activity and drives attempts at more direct discourse such as seeking to define design as a process of quantifiable steps. If I look at what design is before it is given any kind of adjective – graphic industrial, architectural – its most fundamental essence is an ability to suspend a given situation or circumstance in a perspective that allows for a critical and active stance to be taken by the actor or agent - the designer. As such, design is not a matter of specific technical skill, method or process, but of developing a capacity to observe, identify and question relationships of space, objects, bodies, language and behaviour in order to reconfigure, create equity, fairness and transparency in those relations. This might sound more like anthropology, and perhaps it is, but before design ever gets to the stage of acting on a problem, let alone identifying a problem, there is a circumstance, a situation. The use of the phrase "in a perspective" is intentional – designers are not objective, are not exterior to the situations and contexts in which they act. They are subject to and must account for, the biases and points of view they manifest in the form of aesthetic and material preferences, as well as politically and

Roderick Grant

If design can offer a critical

socially constructed frames and roles. Before it is anything else, design activity is a lens through which we can observe everyday life.

The ties of contemporary design to commercial marketplace demands are shifting our interpretation of what we see design as fundamentally *for*. This is certainly true of graphic design where significant calls have been made to reorient the capacities of graphic designers to address *more* than the concerns of consumer society, witness the 'First Things First' manifesto of 1964 and 2000:

We propose a reversal of priorities in favour of more useful, lasting and democratic forms of communication — a mind-shift away from product marketing and toward the exploration and production of a new kind of meaning. The scope of debate is shrinking; it must expand. Consumerism is running uncontested; it must be challenged by other perspectives expressed, in part, through the visual languages and resources of design.

I think that design activity is not, by nature, aimed at capitalist ends. The most direct way to establish this is to distinguish between, on the one hand, design as a profession constituted in the marketplace of capital and, conversely, design as a human activity. The latter conception can foster investigations that depart into other realms of communication and expression. As an activity, design is not always a means to an end (in the sense of providing 'a design'), but is a way to situate and critically assess one's relationship to/in/with a given situation or circumstance. The nature of the situations and circumstances that attract the involvement of this characterisation of design activity are those where specific imbalances of power, access, distribution, control or authority have been recognised and identified as problematic for a specific individual, group or population. Such a description of where design activity might locate itself may seem outwardly too broad, but it also fundamentally distinguishes between issues of humanity and issues of needless consumerist luxury.

stance vis à vis a given situation, then it is a capacity located between several fields. Richard Buchanan and Gunnar Swanson have situated design within the Liberal Arts, alongside disciplines that describe human experience such as language, history, sociology and geography (1992, 1994). I agree with this positioning of design, favouring an interpretation that integrates its activity with other fields of enquiry, rather than distinguishing them for the sake of control or authority over a specific body of knowledge known as "design". To me, as an educator and some-time practitioner, this means that design activity necessitates the integration of an interdisciplinary point of view to account for a given situation or circumstance. Considering graphic design specifically, Jan Van Toorn locates it amongst media studies as a way to get at the complex activities of visual dialogue and representation at play in contemporary communication (Van Toorn, 2004). Regardless of the specific allied field or fields, design activity can be constructed as a way to look at communication within a specific context – a way of deconstructing the what, how and why of what is said, the visual and symbolic means used, and the purpose of saying.

One last step forward to establish "what we're doing when we're doing design" – as we navigate the experience of doing design, we will feel boundaries between disciplines and bodies of knowledge enforcing

specific expertise. These boundaries very often let us know that our activity is interdisciplinary. If we are to account for the interdisciplinary nature of design activity, then we may, in fact, be treading into the "doing of design" as a practice of extradisciplinarity. Brian Holmes sees "extradisciplinary investigations" as reaching as far afield as possible from one's initial discipline to conduct an inquiry – to offer an interpretation that otherwise would not be part of the field under investigation. I'm not going to distinguish here between design and art practices, because, as a means to critique a given situation, extradisciplinarity is not concerned with the preservation of disciplinary boundaries, it is interested in the manifestation of critique from a specific point of view that affords new thought and discourse for the originating discipline and the discipline or field under investigation (Holmes, 2007). This territory is equally of interest to those who fashion themselves as artists and designers.

How can design be a practice of enquiry? I believe design can serve to observe and critique specific circumstances of everyday life and bring into sharp relief systems of control, authority and domination that design practice would otherwise be responsible for inculcating into our quotidian experience. Perhaps this is un-designing, or de-designing, unravelling what we accept as normal and reflecting on why a certain set of circumstances related to messages, objects or the spaces we inhabit isn't, in fact, normal, but normative – responsible for enforcing accepted schemas and modes of behaviour when, in fact, these accepted norms may be arbitrary and in need of reconsideration, recoding. Design should be accountable, responsible and respectful, not just as an activity, but as an outcome - in this sense, we need design activity to continually enquire into the nature of our designed communication, objects and environments in more than merely economic terms, to grasp what it is we do to ourselves as subjects when we focus too narrowly

on one frame of our existence over other, equally significant, aspects of our everyday. In experiences where specific imbalances of power, access, distribution, control or authority have been recognised, design may indeed be responsible for such imbalances, but, as an activity, it can also be responsible for their disruption and reconstruction through subversion, appropriation and re-assertion of the whole individual.

**Objects** Working with Hadeyeh as she investigated the institutional territory of the clinic, objects and frames of medicine became the focus of critical observation and reflection. Throughout the CPP, an authorial engagement has been established; Hadeyeh has marshalled specific practices and activities that have afforded her the capacity to critique a given situation. This process has resulted in the audience being ushered into a place where they see anew. Here, in the space mapped by the artist. they see into and through a presented situation - arriving at an invigorated, newly nuanced understanding of the conflicts embedded in the objects and symbols of the everyday.

If I have offered anything towards Hadeyeh's investigation and critical practice, it is a reminder to maintain focus on the precise location and the exact objects of a situation – regardless of how charged and imbued with emotion, narrative or personal significance they may become. We

will never have complete intersubjective understanding of any object, word or symbol, and it is the fugitive space between intent and interpretation that we must navigate, seeking to get ever closer to saying and showing precisely what we mean in a specific gesture or form. Hadeyeh's arrival at a specificity of form took place over an eight-month struggle channelled through pointed discussion, digression and reflective practice. The goal of this programme has been to establish the means of investigation that will enable a student, author, designer and artist to speak clearly through a body of work.

RG

HB

As is clear from the first iteration \$\infty\$ observed them, everyday making - craft practices are initiating ensions. In this circumstance, with repetition as central aesthetiaccomplishments. I saw Amma's and formal elements that are inherent allowed her to manage, moderate to the process and outcome. The and mask her illness. The objects same is true of combinations and of the ritualisation of humble hybrids - in this series, a grid methodology is used to re-combine history across different her.

dates, places and moments. The second set of investigations interrogates the nature of medicame after Amma's passing. The scanning as a sectioning and dematerialising practice; fruit is transitioned and translated from the whole and intact to the sectioned, imprinted and repeated,

mundane tasks gained new they became invested as Amma left behind were the result domestic tasks. The ones I have retained and guarded are all that survive her: they are not the thing of her, they are the embodiment of

The beginnings of my process were a hesitant attempt to confront an invisible barrier, an enclosure that overwhelmed process started with questions - at once simple and impossible, they were also insistent, urgent and essential: How can one create work that expresses visceral feelings of grief and loss? How can I create work that allows me to remember her? How can

its form shifting from three to twothis newly emergent barrier of dimensions. In hybrid practices, the outcome and formal result are motivations and intentions began less significant than the act of small predictably throughout the beginnings. Specific formal and

hesitance, a barrier impeding my engagement with her belongings, be overcome? The questions, here but shifted restlessly and course of the eight months.

representative practices and tactics cross formal and, more significantly, ideological thresholds of the clinic

and the domestic.)



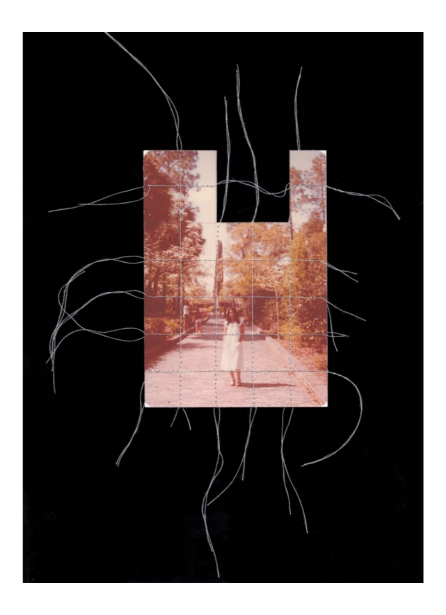


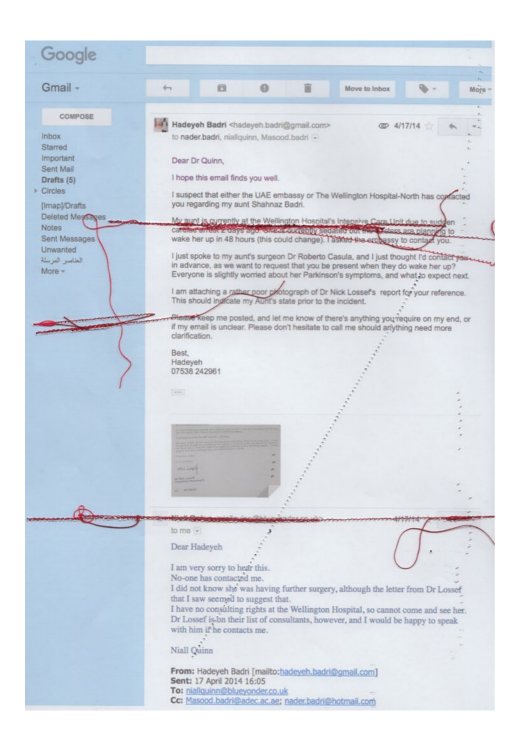
The context of the investigation gained specificity through the slow questioning of institutional objects, practices and environments, vacillating between clarity and ambiguity. Certain techniques – collage, embroidery, knitting – were clear windows back to Hadeyeh's aunt, but also connoted specific practices of the clinic - wounds, sutures, scars. The difficulty of navigating the complex visual messaging in these early studies set the context of her enquiry as one of hybrids. The practices and methods of collage, recombination and appropriation were identified early as potential avenues for exploration – but only after formal iteration. The language of the clinic also served as a territory of investigation, where the clinic obfuscates reality behind medical terminology; so too the language of the marketplace found in healthcare branding and marketing. Surgical gloves and masks, mapped back to the hands and the mouth respectively, spoke directly to the nature of the clinic as a distancing environment. Here, the constant communication of the touch and territory behind the glove and mask are different from the experience in front of the glove and mask. The mass produced and anonymous nature of these objects served as a canvas of exploration and iteration to carry messages and, ultimately, meaning beyond their intended purpose.

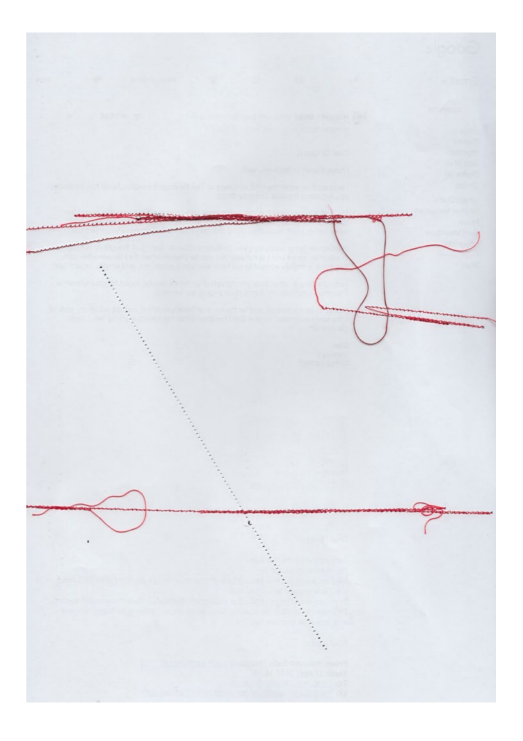
The hybridisation of form continueshindsight, my humble beginning gaining sophistication in terms of a formal consideration. Moving formal resolution, which in and of conceptually beyond the barrier itself, only serves to deepen the criticality of the enquiry - what does my rather subjective narrative it mean to reconstruct an image dinvestigation, at its edges, shifted. grid, out of stitched sections? Whatompted and provoked into a does it mean when a leaf is both how medical experiences are harmed and transformed by an achstitutions. of medical procedure? What does But then – irony shot through the process: many of the rituals mean to perform these procedure atients engage in to distract on language? What is the space csimply, urgently pass the time, language - a letter? an email? an compulsive, these activities interface? How to intervene on or scenario where they are stripped a space when it is or is not tangible all decision-making capacities in relation to their most intimate These questions surface not in the ossession - their own body. The vacuum of abstraction and ideas are similar, if not entirely an in the formal difficulty of looking advocedures that are designed to work produced. It is significant harne sick body is a violated space. to see that the enquiry attains dentilingly and in desperation, to be when it is simultaneously construction, sliced open, chopped and adjusted. in theory, but also in practice, or, rather, in praxis - in the way the work is made in response to theories of manifestation, representation and

and persistent questioning were formally, aesthetically and helped me to realise that the subject matter is no longer limited of my Amma's journey. The From the intensely personal I was connotative dimension to consider entirely designed and controlled by them from their plight, or to are domestic in nature. Often allow a moment of control in a processes of domestic practices inspiration for the intricate medical put together what is falling apart. It is always waiting, sometimes

Critical Practice Programme







38 2016-2017 Critical Practice Programme 39 THE BODY KEEPS THE SCORE

active re-coding of everyday institutional objects allows Hadeyeh to weave additional narratives into the existing norms we outwardly accept as the ever-present. daily reality of these objects. Objects thus become sites of intervention and creation, not merely left to remain part of their original context. their original signification. The significance of manifesting the presence of craft and individual material practice – embroidery, stitching – elicits conflict between the industrialised material production behind the masks and gloves in contrast to the hand-wrought interventions on their surface by a new author. The conflict is also evident in the choice of language; between the individual, idiosyncratic happenstance of embroidery and method and the generic institutional voice of marketing and branding These conflicts cannot find expression or communication until the context of the clinic the context of institutionalised medicine, is deconstructed into its constituent elements.

The act of puncture, as it relates to both surgical masks and gloves, not only inscribes new formal signification into the material of the object but also defeats the intended use/purpose of the object itself. A surgical mask or glove must remain intact in the service of protection against infection but, in order to speak, a new voice of signifying resistance must relinquish that meaning in favour of new, more individual and specific narratives. There is significance in performing

RG

the shift in meaning as a physical act of stitching and, in this way,

reflexive meaning is created by the hybrid object that results. The

thread and activity the glove enables are turned against it, shifting

its meaning towards critical, rather than normalive, reception development of my process, objects takes account of the contextuany of my studies have not of illness. Hadeyeh sets about shiftine works that comprise the our interpretation of objects away from the anonymous towards the individual and subjective. The meth found creative proliferation of manufacture is questioned in a new tactic of making, of individuation ork responds to a clear intent that simultaneously introduces imagery and gesture that speak of resistance to the clinic as a flattenir most every surface in this and dehumanising context. The colours, methods and tools of the practices now take on the specificitye more than just execution or of their craft origins - embroidery loops stretching and deforming the tools of the clinic. The "casts of skin" complete with skin texture and suturing to become a and fingerprint work against the objective obliteration of the individual erpretation of the work will in the surgical glove; the individual is at once protected from their environment and, simultaneously, isconvention, bringing to bear also removed from being a part of itexpectations on how these These back and forth discourses do

been specifically realised in exhibition. As I progressed through the CPP, my challenge was not generating work, but rather channelling the new-- perhaps a by-product of the rituals I was beginning to adopt and engage in - to ensure the and poses rigorous enough questions regarding progression and development of what lies

ahead. exhibition is scored, each has been subjected to an action and left altered via an irreversible mark. During the making, stitching and suturing had to formal experiment. I physically interrogated the materials as I subjected them to this slow and labour intensive process. A manipulation of the object allowed the process of stitching critique of the practices of a medical institution. Connection with and be guided by the viewer's own perspectives and experiences. Each encounter will be forged within a circumstance or alternative understandings and objects perform.





not descend into easy dichotomies.

enquiry to the breadth and complexity of the context; what do these objects internalise, accomplish and





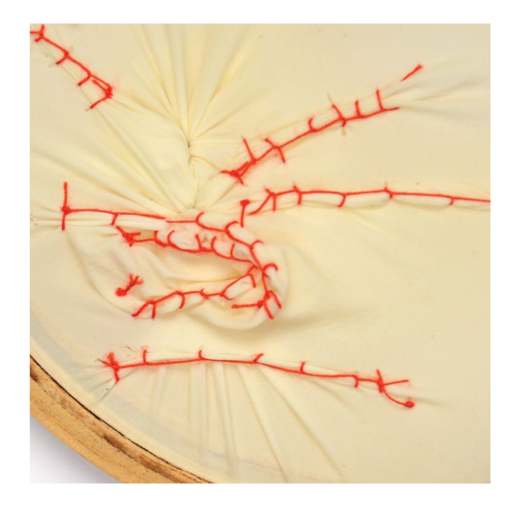
44 2016-2017 Critical Practice Programme 45 THE BODY KEEPS THE SCORE

The introduction of the embroidery hoop as part of the process of making, but also its integration into new hybrid objects, embeds the act of inscription fully into the material reality of the created outcome. Critical processes of making are often called to reveal their own practices and activities, to make real their origin, their intent and the relationships that afforded their very creation. Jan van Toorn calls for this degree of specificity within the realm of visual communication, as very often the process is buried beneath layers of concealed media and digital technology (Van Toorn, 2013). The reliance on objects-in-the-round during this investigation - rarely departing into representative and mediating practices such as documentary photography – allows Hadeyeh the opportunity to reveal the origins of her critical objects in their very make-up. The simplicity of these objects establishes the opportunity for the audience to participate in the knowledge of her practices of making. This is an empowering gesture towards the viewer; our observation is made active, we can see into these objects and project ourselves into what they reveal about themselves, their author and our own experiences of related objects and circumstances. This opening-up of the act of interpretation further deconstructs the authority that Hadeyeh wishes to critique in the constitution of the clinic via a specific language, series of objects and set of spatial practices.

The last set of iterations begins a Unsympathetic explanations of more intensive questioning of themy many interactions with her language of care - its marketing, complete resignation, feeling branding, mode of communication delegitimised and disqualified - as if I could not lay claim to this as professionalised and largely meaningless 'copy';"...we take sulanguage became an occluded care of you" belonging either to DC comics or else, to yet anotherdemoralising clarifications of my corporate claim to some sort of

Amma's condition surfaced in doctors. I always listened with language even though it pertained so intimately to Amma. Medical vernacular that constructed a space where my participation was denied. Episodes listening to aunt's state prompted me to enter this excluded realm, recognising ethereal excellence. Language is a low one in the language seed the language is a low one in the language seed the language is a low one in the language seed the language is a low one in the hybridised and located within speinifisible. Institutional language, however, is not hushed, silent or objects (as opposed to a 'genus' soft - it is ubiquitous, everywhere, enveloping: on banners and of object). In the surgical mask notice boards, marking corridors, brochures, plastic bags and that covers the mouth, the origin invoices. What would it take for of language embeds significance me to explicate this voice that was not my own? I continue deep into the embroidery with whtelcollect pharmacy bags and hospital brochures to archive the it is treated; transformed by the language. Immersing myself in this alien linguistic terrain, I came craft practice, the object no longernly to know its un-remarkability. I recognised that, to make an functions as a surgical mask. While audience reassess this language, I first needed to call attention to it these observations come out in in a process of decontextualisation conversation, the fact that Hadeyelshedding its anaesthetising quality, making it more stark, so as enquiry arrived at these practices to demonstrate its true, insidious nature. underlines the fact that, as an author, she has deepened the degree to which intervention can point towards new interpretations - these objects do not just represent resistance, they accomplish it - in small but significant ways.)





48 2016-2017 Critical Practice Programme 49 THE BODY KEEPS THE SCORE





50 2016-2017 Critical Practice Programme 51 THE BODY KEEPS THE SCORE







Coda The act of deconstruction may be rooted in a questioning of signification – what each object in a space might mean – in the context of an enquiry into personal, specific, difficult and painful situations, this investigation into meaning is heightened. Here, a maker, an author intervenes in the space between the intention and interpretation of signs, objects and spaces where a specific imbalance of power and agency was not just identified but experienced first-hand. The emergent revelation of my work with Hadeyeh has been the chance to open up the manner in which specific objects might be re-coded and re-combined. I've witnessed how such a recombination attains momentary agency to speak on behalf of an author's intents. As makers, we rely on our work to speak for us – in language, paint, typography, sculpture – whatever the media, our work will assume the role of interlocutor for us. In Hadeyeh's work, it manifests a resistance against the loss of a loved one, mapping the conflict between the specificity of individual experience and the medical clinic's disciplinary practices. In this sense, an enquiry is a slow process that involves moving past given descriptive and denotative interpretations of a situation, towards the deeper and more nuanced territory of subtext and connotation.

The characteristics of the enquiry speak to recognising significance in the manifestation of meaning in objects, their associated practices, and the role we play as subjects in (re)assigning and (re)interpreting meaning. Again, I do not see significance in identifying the past eight months as belonging to art, or design, but rather see value in Hadeyeh's attempt – striving to sustain enquiry as a means of questioning the nature of our everyday. An attempt made despite the manifestation of her everyday as a monolithic institutional experience. As makers, designers, artists, we are not without recourse, we are not without voice, or our own capacity to re-interpret, re-present and, ultimately, resist what otherwise

might leave us bereft of understanding. In this sense, a process of enquiry may commence as a subjective, personal and microcosmic journey, but the issues, contexts and practices that are now on show in Hadeyeh's work speak clearly to aspects of our human condition that demand our close attention – lest we sacrifice our unique subjectivity in the face of institutional authority.

Buchanan, Richard. 'Wicked Problems in Design Thinking'. *Design Issues* 8.2 (1992): 5. *CrossRef.* Web.

Dilnot, Clive. 'Design as a Socially Significant Activity: An Introduction'. *Design Studies 3* 139–146. Print.

"First Things First 2000." Emigre June 1999: 1. Web.

Freire, Paulo. *Pedagogy of the Oppressed: 30th Anniversary Edition*. 30<sup>th</sup> Anniversary ed. New York: Bloomsbury Academic, 2000. Print.

Holmes, Brian. "Extradisciplinary Investigations. Towards a New Critique of Institutions." Eipcp.net. European Institute for Progressive Cultural Policies, 01 Jan. 2007. Web.

Staal, Gert. Copy Proof: A New Method for Design Education. Ed. Edith Gruson, and Gert Staal. Uitgeverij 010 Publishers, 2000. Print.

Swanson, Gunnar. 'Graphic Design Education as a Liberal Art: Design and Knowledge in the University and the "Real World"'. *Design Issues* 10.1 (1994): 53. *CrossRef.* Web.

Toorn, Jan van. *Design's Delight: Method and Means of a Dialogic Approach*. Ed. Max Bruinsma, Simon den Hartog, Frank Tiesing, and Jan van Toorn. 010 Publishers, 2003. Print.

If I could save time in a bottle

The first thing I'd like to do

Is to save every day

'Til eternity passes away

Just to spend them with you

Jim Croce Time in a Bottle 1

a Bottle

Dr. Alexandra MacGilp

Time in a Bottle

Dr. Alexandra MacGilp

Give sorrow words; the grief that does not speak knits up the o'er wrought heart and bids it break.

William Shakespeare Macbeth 3

Our bodies are the texts that carry the memories and therefore remembering is no less than reincarnation.

Katie Cannon<sup>2</sup>



For this exhibition, Hadeyeh Badri has borrowed the title of Bessel Van Der Kolk's book 'The Body Keeps the Score'. In it, Kolk describes how trauma leaves physical traces in the body and proposes ways to overcome post-traumatic stress disorder. Through the exhibition's making process, Hadeyeh has begun to resolve her own trauma – that of losing her beloved aunt to cardiac disease. Making work is a way to create new emotional scenarios, intense and real enough to defuse and counter some of her difficult memories.

The exhibition celebrates the deep love that existed between Hadeyeh and her aunt, who she cared for during the final years of her illness and until her passing on 16 August 2015. Shahnaz Badri's struggle with Parkinson's disease inspired the methodology of her niece's artworks as well as its subject matter. These works stand in for the absent body of the older woman but resist an attempt at representation or portraiture.

A central task of recovery from trauma is to learn to integrate and live with the memories of the past without being overwhelmed by them in the present. The works here are a way for Hadeyeh to share her grief with both friends and strangers. The physical actions involved in making the works were a way to heal her body from without and to unfreeze her emotions safely. She no longer shies away from speaking the trauma she suffered in silence. You cannot process your own trauma when being strong for someone you are caring for, or if you are discouraged from sharing by others. When there is no outlet, the body holds the trauma within.

Shahnaz studied in America and worked as a maths teacher until she was diagnosed with Parkinson's in her mid-30s, after which she worked for the Ministry of Education. She engaged in creative activities to stay occupied and to alleviate the pain and physical humiliation of her condition.

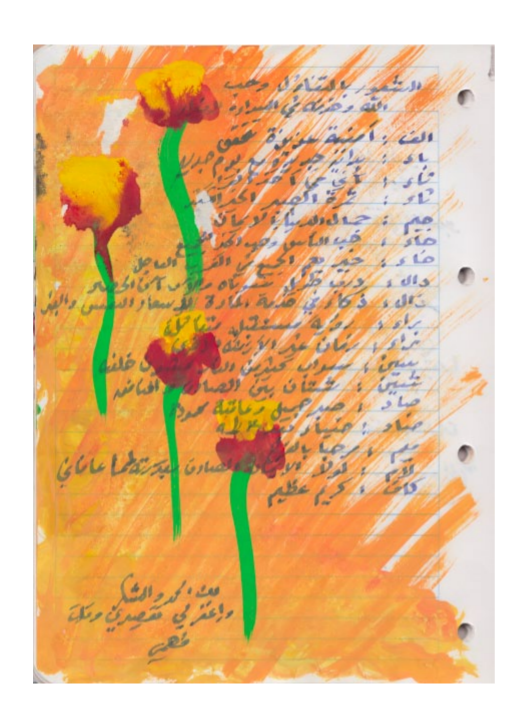
Immediately after Shahnaz's passing, Hadeyeh

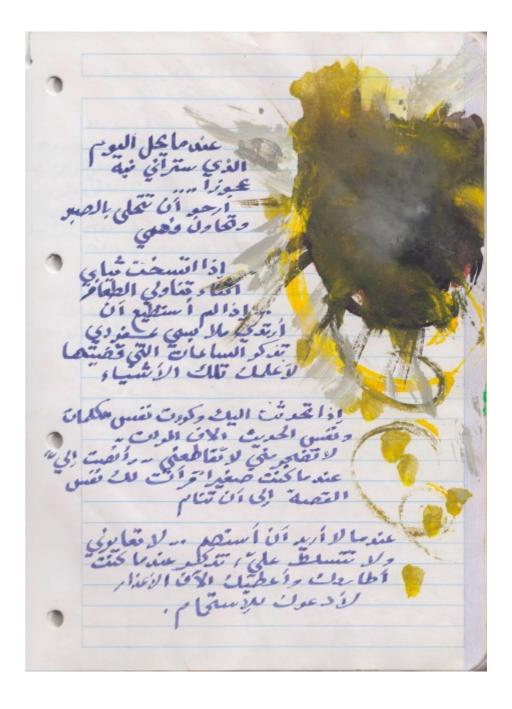




collected her aunt's closest possessions - those that bore the imprint of her bodily actions. This was an urgent reaction to loss, an attempt to keep body and soul together. She felt that safekeeping these objects would shield her aunt from being forgotten. The objects that carry the trace of the departed include her prayer beads, headscarf. key chain, favourite coffee cup, wide-toothed combs, diaries, the stress ball that helped with her physical symptoms and her medicine. Other items include passport and personal photographs the small stuffed animals she crocheted and the paper flowers and laminated bookmarks she made. Hadeyeh catalogued and scanned these objects and the collection formed the foundation of her research process for 'The Body Keeps the Score'.

Dyskinesia, the abnormality or impairment of voluntary movement, is a symptom of Parkinson's, a complex and incurable disease. Shahnaz followed a series of routines in her daily life, set by her illness and the medication required to manage it. She took her medication every three hours followed by a twenty-minute nap, marching on the spot, a creative activity and a snack. She undertook activities that distracted her and managed the tremors in her hands, activities she could recognise, control and predict. She insisted on using her hands despite their tremors, knitting presents for her family (although the knots were not tight enough), writing prayers and keeping a diary, (persisting though her handwriting became





increasingly illegible). These acts of resistance in the face of a debilitating disease were evidence of her courageous commitment to living an active life. She undertook activities with outcomes that could be shared, that took her beyond the entrapment of her own suffering body: gardening, knitting, sewing, crocheting, drawing, writing, baking, making jam. She made toys for her young nieces and nephews that manifested love over perfectionism or craftsmanship, coming out a little lop-sided. Hadeyeh would later adopt many of these rituals in her working processes, her own defiant rituals against grief and loss. Such seemingly small acts should not be underestimated. Luce Giard writes that the act of everyday cooking "remains a way of unifying matter and memory, life and tenderness, the present moment and the abolished past, invention and necessity, imagination and tradition – tastes, smells, colours, flavours, shapes, consistencies, actions, gestures, movements, people and things, heat, savourings, spices ..." 4

Sewing has, for centuries, been a way for women to preserve the stories of their lives and cultural traditions, a physical bond-making that sustains a matrilineal connection down the generations, outside of written language. For Hadeyeh the act of sewing resonates with her memory of her aunt, activating recollections of watching Shahnaz sew. The progressive difficulty of this activity was a manifestation of her aunt's disease, charting its cruel progression.





Over her heart, more stitches betray her deterioration – Shahnaz's body carried on it the invasive scars of a surgeon's seam. In her research process, Hadeyeh re-enacted these disturbing stitches on the flesh of fruit and vegetables and, later, on latex casts of the same. She adopts the surgeon's power and translates it into art-making. The fruit bears a queasy resemblance to human flesh and organs and, exposed to air, they progressively decompose. Hadeyeh also cut open rose heads and, using dark thread, sutured them with surgical stitches. The shock of this openheart surgery on something so delicate is profound. Hadeyeh experimented with keeping them in the freezer to halt their decay – acknowledging the inevitable though suspending it in an act of deferral, an act of dissimulation.





In Stretched Skin Latex on Light Box Hadeyeh used latex to cast small areas of the surface of a body. These pieces of latex skin are then stretched on a light box as an x-ray would be. The body is flattened out into a 2D-map to be examined. The areas of cast skin include the belly button and the palm of the hand, site of our life-lines. These fragments of 'skin', stretched and torn, prompt a slight feeling of nausea. This is the abject body imprints of hair and pores are not disguised, the smooth surface of a photograph is denied. Some tears have been healed with blue surgical sutures. Hadeyeh stitched the skin that replicated her own. She experiences symbolically what it was like for the surgeons to sew up her aunt, but also how her aunt might have felt being stitched up. She enacts at once the process of administering and receiving the stitches. Hadeyeh explores the fragility and permeability of the human body and, yet, also its resilience and reparability. Skin is disturbingly impermanent; it is our barrier from the outside world, our physical composition, keeping us together - yet it is also renewed completely every month. And still, scars persist.

Latex is used to make medical gloves that cover hands that carry germs and shed skin cells. Wearing these gloves feels uncanny, they form a layer to protect others from our imperfect human skin. In Hadeyeh's work *Blanket Stitch on Medical Latex Gloves* the gloves are turned inside out, stretched until translucent. They become body parts, orifices a finger hole resembles the belly button, the

64 2016-2017 Critical Practice Programme 65 THE BODY KEEPS THE SCORE

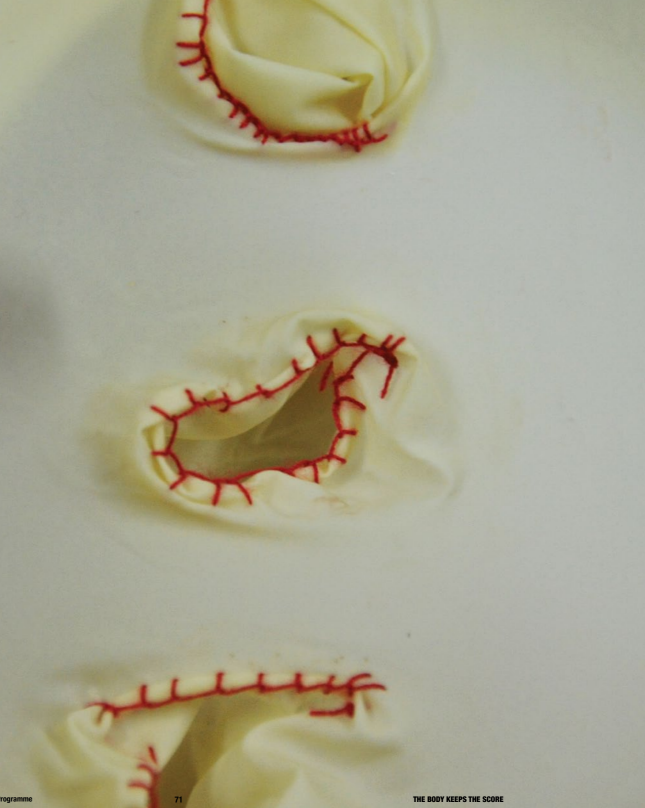




omphalos, centre of life, the core of our being, where we were once at one with and attached to our mothers. The red blanket stitches are decorative but also suggest blood. The round hoops that frame them gesture at domestic embroidery while also, in terse contradiction, recalling Petri dishes in a science lab.

These pieces of cast skin are abject, liminal objects, provoking anxiety, fascination and horror. The most significant borderline to be respected is that which separates the inside from the outside of the body, the locus of many cultural and social taboos. In the hospital, feeding and tracheotomy tubes and intravenous drips confuse these boundaries. In photography, however, the body is presented as glossy, intact and hermetically sealed. In 'On Longing', Susan Stewart explores the dichotomy between the ideal and the lived body: "In contrast to this model body, the body of live<mark>d experience is subject to change,</mark> transformation and, most importantly, death. The idealised body implicitly denies the possibility of death – it attempts to present a realm of transcendence and immortality... As experience is increasingly mediated and abstracted, the lived relation of the body to the phenomenological world is replaced by a nostalgic myth of contact and presence."

Masked faces appear intimidating, sinister or untrustworthy, concealing any chance of a smile that could put us at ease. Surgical masks are intended to protect us from unintentionally infecting each other with invisible germs in the moisture we breathe out. We are connected to each other on the level of microbes and viruses, however rigorously we may avoid physical touching. A masked surgeon is an authority figure who controls the facts. A carer in a mask, however, suggests a fear of speaking, reliving or sharing a traumatic experience, an attempt to be 'strong' to keep everything buried within. Hadeyeh speaks



70 2016-2017 Critical Practice Programme

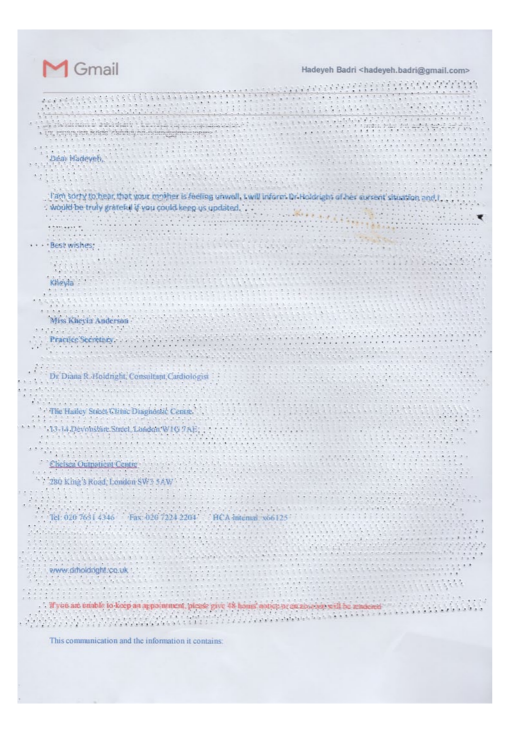
of the difficulty in communicating suffering even with friends and family members. By embroidering surgical masks, she plays with domesticating and humanising the clinical. She sews some of them with banal slogans taken from medical company advertising: "We take super care of you" and "Much more than medicine", reminding us that health care is a business.

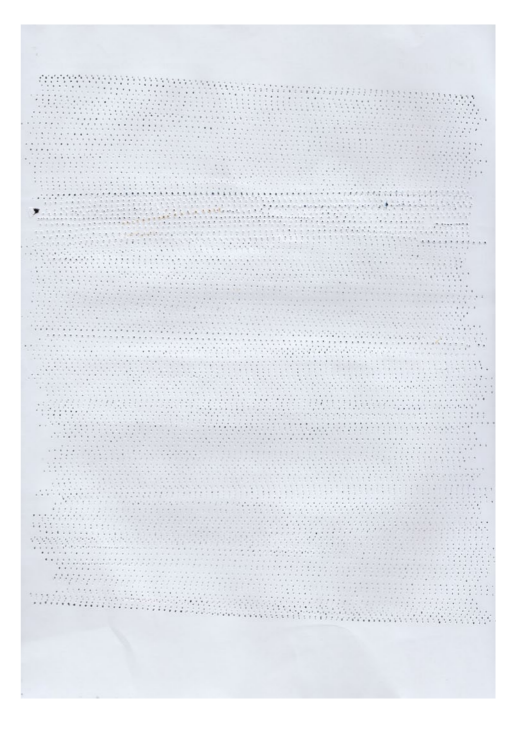
Medical procedures accumulate a paper trail in the patient's file. Email correspondence between Hadeyeh and her aunt's doctors reveal the heavy responsibility she carried. Although the doctors are politely sympathetic and express regret at her aunt's deterioration, the language they employ is cold and clinical. For Hadeyeh to read, in an email, the word "vegetative" used in relation to a person she loves was profoundly upsetting and hurtful. In Unfortunately Letter she has reproduced and redacted the emails erasing the distressing phrases with red stitches. She has altered the emails with rows of punctures from a sewing machine, or red lines of stitching. The red thread is like blood or the pen of a teacher, editor or censor. Erasing these offensive words is an act of resistance or revenge, a contained expression of rage and helplessness. Hadeyeh conquers the terror these emails struck into her. She subverts their meaning, so they are no longer interchangeable documents for an anonymous patient. The sewing imitates the puncturing effect of the words on her. By gaining control over the language, she can begin to control the experience.





Critical Practice Progra





74 2016-2017 Critical Practice Programme 75 THE BODY KEEPS THE SCORE

In *Foreign Bodies* Hadeyeh also worked over banana leaves with the sewing machine, puncturing the surface, inserting red thread. The large leaves have veins beneath the skin, as they crack and curl poignantly they become a proxy for the body. Is Hadeyeh's intervention an act of violence or healing? Stewart writes on how souvenirs of nature, such as pressed flowers "*deny the moment of death by imposing the stasis of an eternal death*". <sup>6</sup> Perhaps this is what Hadeyeh is doing here.

The disjoint between the domestic and the clinical, lived experience and institutional categorisation, is at the heart of Hadeyeh's exhibition. She foregrounds the fight to retain one's identity in the face of becoming The Patient – a number, a body without a voice. What does it mean to inhabit a space where privacy and dignity are lacking? As Gaston Bachelard writes in 'The Poetics of Space', "our house is our corner of the world". He describes how "the house shelters day-dreaming, the house protects the dreamer, the house allows one to dream in peace", without the house "man would be a dispersed being". A hospital provides shelter and care but is not a house. In hospital, curtains replace walls, furniture is on wheels, dust does not accumulate and one is under constant observation by uniformed professionals. Signage communicates the rules; routines are enforced, surfaces are all wipe-clean; there are no unhygienic rugs and the smell of detergent is ubiquitous.

Hadeyeh has chosen to include one photograph of Amma in this exhibition. In it, Shahnaz has her eyes closed. She is radiant and happy, dressed up for a wedding party in a vivid green silk jellabiya and veil. She stands in front of a curtain, its bright orange complementary to her attire and emotional state. She is free of physical pain, beautiful, joyful, enigmatic; in a state of apotheosis. The image has been bleached out over time lending it a nostalgic 1970s aura. The photograph triggers thoughts on the unknowability of life. It invites reflection on the

life sentences we must live out alone in our own skins. It also reminds us of the positive power of the relationships we form with each other and the moments of humanity that make life worth enduring. Hadeyeh chose this photograph carefully, out of many she has of her aunt – it was taken before her birth when her aunt was close to her own age; she is fascinated by the impossibility of going back in time to when her aunt was young for a moment of communion and comfort.

comfort. In her research, Hadeyeh experimented with projecting photographs of her aunt onto the wall and standing beside her to re-photograph them together – if only our inhabited bodies could be cut and pasted as easily as in this fantasy of time travel! Today our online avatars stand increasingly divorced from our flesh and blood selves. The ideal body in the photograph is perfect, sealed, ageless, It is free of the weakness of living flesh and it cannot experience pain. Hadeyeh questions the ability of a photograph to construct or translate a memory, knowing that they will always fail to capture what remains of a person after they have gone – the memories left inside those who loved them. These remembered moments are not the ones freighted with significance as "the last time" or posed for a special occasion snapshot, but often memories of everyday domestic activities

Stewart wrote eloquently on function and inadequacies of the family







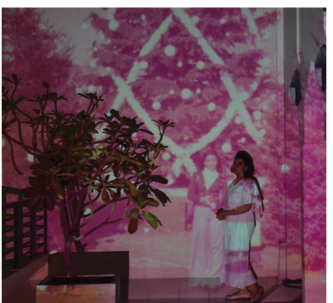


photograph as a souvenir:

The photograph as a souvenir is a logical extension of the pressed flower, the preservation of an instant in time through a reduction of physical dimensions and a corresponding increase in significance supplied by means of narrative. The silence of the photograph, its promise of visual intimacy at the expense of the other senses (the glossy surface reflecting back and refusing us penetration) makes the eruption of that narrative, the telling of its story, all the more poignant. For the narrative of the photograph will itself become an object of nostalgia. Without marking, all ancestors become abstractions, losing their proper names; all family trips become the same trip – the formal garden, the waterfall, the picnic site, and the undifferentiated sea become attributes of every country. 9

For 'The Body Keeps the Score', Hadeyeh continued to expand her practice into sculpture. The new works presented here, at her first solo exhibition, are part of a quest to embody a truth to experience beyond the realm of photography, from which this project sprung.







- <sup>1</sup> William Shakespeare, *Macbeth*, Act 4 scene 3, quoted in Bessel Van Der Kolk *The Body Keeps The Score* (London: Penguin Books, 2015), 230.
- <sup>2</sup> Katie Cannon quoted in Van Der Kolk (2015), 184.
- <sup>3</sup> Jim Croce, song lyrics to *Time in a bottle* (1972), song loved by Shahnaz Badri.
- <sup>4</sup> Luce Giard in Chapter 13, Michel de Certeau, Luce Giard and Pierre Mayol, translated by Timothy J. Tomasik, *The Practice* of Everyday Life Volume 2: Living and Cooking (Minnestota: University of Minnesota Press, 1998), 222.
- Susan Stewart On Longing (London: Duke University, 1993), 133.
- <sup>6</sup> Stewart (1993), 144.
- Gaston Bachelard, translated by Maria Jolas, Foreword by John R. Stilgoe The Poetics of Space (Boston: Beacon Press, 1994), 4.
- <sup>8</sup> Bachelard (1994), 7.
- <sup>9</sup> Stewart (1993), 137-8.

86 2016-2017 Critical Practice Programme 87 THE BODY KEEPS THE SCORE

# Works Consulted

The New Anchor Step-by-Step Encyclopedia of Needlecraft: Patchwork, Embroidery, Quilting, Sewing, Knitting, Crochet, Applique. Carroll & Brown, 2007. London.

Bachelard, Gaston. *The Poetics of Space*. Translated by M. Jolas; foreword by John R. Stilgoe. Beacon Press, 1994. Balshaw, Maria; Heyse-Moore, Dominique.

'Mary Kelly: Projects, 1973–2010'. Whitworth Art Gallery, The U of Manchester, 2011. Manchester.

Betterton, Rosemary. "Body Horror". *Intimate Distance: Women, Artists, and the Body.* Routledge, 1996.

Certeau, Michel De; Giard, Luce; Mayol, Pierre. *The Practice of Everyday Life, Vol. 2: Living and Cooking*. U of Minnesota, 1998. Minneapolis.

Gioni, Massimiliano; Bell, Natalie. *The Keeper*. New Museum, 2016. New York.

Morgan, Jessica. *John Baldessari: Pure Beauty*. Tate, 2009. London.

Netter, Frank H. *Atlas of Human Anatomy*. Saunders, 2010. Philadelphia.

Scarry, Elaine. On Beauty: And Being Just. Duckbacks, 2001. London.

Scarry, Elaine. The Body in Pain: The Making and Unmaking of the World. Oxford UP, 2006. New York.

Stewart, Susan. On Longing: Narratives of the Miniature, the Gigantic, the Souvenir, the Collection. Duke UP, 2007. Durham.

van Der Kolk, Bessel. *The Body Keeps the Score: Brain, Mind, and Body in the Healing of Trauma*. Penguin, 2015. New York.

Venezky, Martin. ... It Is Beautiful ..., Then Gone. Princeton Architectural, 2005. New York.

Weschler, Lawrence. Seeing Is Forgetting the Name of the Thing One Sees: A Life of Contemporary Artist Robert Irwin. U of California, 1982. Berkeley.

Widholm, Julie Rodrigues. *Doris Salcedo*. Museum of Contemporary Art Chicago, 2015. Chicago.

18 2016-2017 Critical Practice Programme 89 THE BODY KEEPS THE SCORE

## فهرس Index

Collage
Archival matte paper
2016

الكولاج ورق ماتي خاص بالأرشيف ۲۰۱٦





Blurry Photo of Amma year unknown

صورة مبهمة للعمة السنة غير معروفة



Happy Amma
Scanned photograph
year unknown

العمة السعيدة صورة ممسوحة ضوئيا السنة غير معروفة



Vegetable MRIs
Fruits and veggies, ink, paper 2016

تصوير الخضار بالرنين المغناطيسي الفواكه والخضار، حبر، ورق ۲۰۱۲





Stitched Lonely Figure
Archival matte paper
2016

هيئة وحيدة مخيطة ورق ماتي خاص بالأرشيف ۲۰۱٦

90 91

### فهرس Index





Stretched Skin Latex on Light Box

Latex cast on body, Polypropylene USP 5/0 Ep 1 monofilament non-absorbable surgical suture, embroidery hoop 2017

> جلد مصنوع من اللاتكس ممدّد على صندوق مُضاء

لاتكس مصبوب على الجسم، درجة البولي بروبيلين ٠/٥ عرض ١ قطبة جراحية بخيط أحادي غير قابل للامتصاص، إطار تطريز ٢٠١٧





رسالة سكتة قلبية ورق كارتريدج بحجم A٤، خيط أحمر بلون الدم ۲۰۱٦

Cardiac Arrest Letter
A4 cartridge paper
2016



أوراق مخيطة أوراق، خيط أحمر بلون الدم وأبيض ۲۰۱۳

Stitched Leaves
Leaves, blood-red and white thread
2016



Skin Latex Forcibly Stitched on Medical Latex Glove Latex cast on fingers, medical latex gloves, blue thread

2017

جلد مصنوع من اللاتيكس تمت خياطته غصباً على قفازات طبية من اللاتكس قالب اللاتيكس على الأصابع، قفازات طبية من اللاتيكس، خيط أزرق

أقنعة وجه جراحية مطرزة غير قابلة لإعادة الاستعمال مع مشابك أذن أقنعة وجه غير قابلة لإعادة الاستعمال، خيوط ملونة ٢٠١٧

Embroidered Surgical Disposable Face Masks with Earloops Disposable face masks, multi-coloured thread 2016











غرزة بطانية على قفازات طبية من اللاتكس إطار تطريز، خيط أحمر بلون الدم، قفازات طبية من اللاتكس ممدودة ٢٠١٧

Blanket Stitch on Medical Latex Gloves

Embroidery hoop, blood-red thread, stretched medical latex gloves 2017

### فهرس Index

أقنعة وجه جراحية مطرزة بالآلة غير قابلة لإعادة الاستعمال مع مشابك أذن

خيط تطريز، أقنعة وجه جراحية غير قابلة لإعادة الاستعمال ۲۰۱۷

Machine Embroidered Surgical
Disposable Face Masks with Earloops
Embroidery thread, disposable face masks
2017









قفازات طبية من اللاتيكس ممددة إطار تطريز، قفازات طبية من اللاتكس ممدودة ۲۰۱۷

Stretched Medical Latex Glove
Embroidery hoop, stretched medical latex glove
2017

94 95

## فهرس Index





Slice and Seal
Roses, electric-blue thread
2016



التشريح والختم أزهار، خيط أزرق كهربائي ٢٠١٦

Amma's Unfinished Ribbonwork Ribbons, fabric year unknown

تطريز العمة بالشرائط غير المنجز الشرائط، قماش السنة غير معروفة









Amma's Stuffed Dolls Yarn year unknown

دمى العمة المحشوة خيط السنة غير معروفة

Amma's Floral Diary Pages Watercolour, diary year unknown

صفحات العمة اليومية الألوان المائية، اليوميات ۲۰۱۲

96 97





Amma, Eyes Closed Scanned photograph year unknown

العمة، العينان مغلقتان صورة ممسوحة ضوئياً السنة غير معروفة







Projection Stills: Portraits with Amma
Photograph
2016

عرض صور: صور مع العمة صورة فوتوغرافية ۲۰۱۲

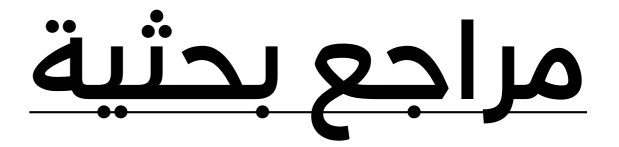




Foreign Bodies
Banana leaves, blood-red thread
2016



أجساد غريبة أوراق الموز، خيط أحمر بلون الدم ۲۰۱۷



سيرتو، ميشال دو.، لوتشي جيارد وبيار مايول. <mark>ممارسة الحياة اليومية.</mark> المجلّد <mark>۲: الحياة والطهي</mark>.مينيابوليس، جامعة مينيسوتا، ۱۹۹۸. طباعة.

باشلارد، غاستون، م. جولاس وجون ستيلغو ر. <mark>شاعرية الفضاء</mark>. دار نشر: d.n ,.p.n. طباعة.

جيوني ماسيميليانو وناتالي بيل**، ا<mark>لحارس</mark>.** نيويورك: المتحف الجديد، ٢٠.١٦. طباعة.

ستيوارت، سوزان. On Longing: ر<mark>وايات عن المصغر، العملاق، الذكرى،</mark> المجموعة.درم: دار نشر جامعة ديوك، ٧. .٢. طباعة.

سكاري، إيلاين. الجسد يتألم: خلق العالم وتدميره. نيويورك: دار نشر جامعة أكسفورد، ٢. . ٢. طباعة.

بيترتون، روزماري. "رعب الجسد." <mark>المسافة الحميمة: النساء، الفنانون</mark> والجسد". دار نشر: روتليدج، ۱۹۹۱، رقم الصفحة. طباعة.

لورانس ويرزكلير وروبرت إيروين. المشاهدة هي نسيان اسم ما تمت مشاهدته: حياة الفنان المعاصر روبرت إيروين. بركلي: جامعة كاليفورنيا، ١٩٨٢. طباعة.

أ.، فان در كولك بيسل. الجسد يبقي الأثر: الدماغ، والذهن والجسد في الشفاء من الصدمة. نيويورك، نيويورك: بنجوين، ٢٠١٥، طباعة.

سكاري، إيلاين. <mark>حول الجمال: والعدل</mark>. لندن: داكباكس، ١. . ٢. طباعة.

فينيزي، مارتن. ... إنه جميل ...، والآن رحل. نيويورك: جامعة برينستون للهندسة المعمارية، ٥٠.٠٠ طباعة.

مورغان، جيسيكا. **جون بالديساري: الجمال الصافي.** لندن: تايت، ٩ . . ٢. طباعة.

كيلي، ماري، دومينيك هيس مور وماريا بالشو. <mark>ماري كيلي: المشاريع، ١٩٧٠-. ١. ٢. م</mark>انشستر، ٢.١١. طباعة. طباعة.

ويدولم، جولي رودريغيز. <mark>دوريس سالسيدو</mark>. شيكاغو، إلينوي: متحف الفن المعاصر شيكاغو، ٢.١٥. طباعة.

موسوعة الحِرف الأساسية الجديدة بالإبرة خطوة بخطوة: الكشكول، التطريز، الدرز، الخياطة، الحبك، الكروشيه، آبليكويل. لندن: كارول أند براون، ٢. . ٢. طباعة.

نيتير، <mark>فرانك أطلس علم التشريح البشري</mark>. فيلادلفيا: ساوندرز، . ٢.١. طباعة.

برنامج الممارسة النقدية ٢٠١٧-٢٠١٦ ١.١ الجسد يُبقي الأثر ...١

 ا وليم شكسبير، مسرحية ماكبث، الفصل الرابع المشهد الثالث، مقتبسة في كتاب الجسد يبقي الأثر للباحث بيسل فان در كولك (لندن: دار بنجوين للنشر، ٢٠١٥)، صفحة .٣٣.

۲ تم اقتباس مقولة کاتی کانون فی کتاب فان در کولك (۲.۱۵)، ۱۸۶.

٣ جيم كروتش، كلمات أغنية **الوقت في زجاجة (١٩٧**٢)، أغنية كانت شهناز بدري تحبها.

لوتشي جيارد في الفصل ۱۳، ميشال دو سيرتو، لوتشي جيارد وبيار مايول، ترجمة تيموثي ج. توماسيك، ممارسة الحياة اليومية الجزء ۲: العيش والطهى (مينيسوتا: مطبوعات جامعة مينيسوتا، ۱۹۹۸)، ۲۲۲.

ه ستیوارت (۱۹۹۳)، ۱٤٤.

آ غاستون باشلار، ترجمة ماريا جولا، مقدّمة جون ر. ستيلجو جماليّة المكان (بوسطن: دار بيكون للنشر، ١٩٩٤)، ٤.

۷ باشلار (۱۹۹۶)، ۷.

۸ ستیوارت (۱۹۹۳)، ۱۳۷-۸.

الصورة بمثابة تذكار هي امتداد منطقيّ للزهرة المجفّفة في كتاب، هي حفظ لحظة في الزمن من خلال تقليل أبعادها الماديّة وزيادة معادلة لأهمّيتها عن طريق السرد. إنّ صمت الصورة، ووعدها بالحميميّة البصريّة على حساب الحواس الأخرى (السطح اللامع الذي يعكس الضوء ويرفض أن نخترقه) يجعل انبثاق الحكايات ورواية قصّتها، أكثر إثارة للحماسة. لأنّ رواية قصّة الصورة ستصبح نفسها موضع حنين إلى الماضي. يصبح كلّ الأجداد من دون إذن، صورًا مجرّدة ويفقدون أسماءهم الصحيحة كما تصبح الرحلات العائليّة كلّها نفس الرحلة. تصبح الحديقة العامّة، والشلّال، ومكان النزهة، والبحر غير المتمايز، سمات كلّ بلد.

في الجسد يبقي الأثر، استمرّت بدري بتعميق تمرّسها في النحت. تمثّل المنحوتات الجديدة التي تعرضها في أوِّل معرض منفرد لها، جزءًا من مهمّة تجسيد حقيقة تتخطّى تجربتها عالم التصوير الذي نبع هذا المشروع منها.











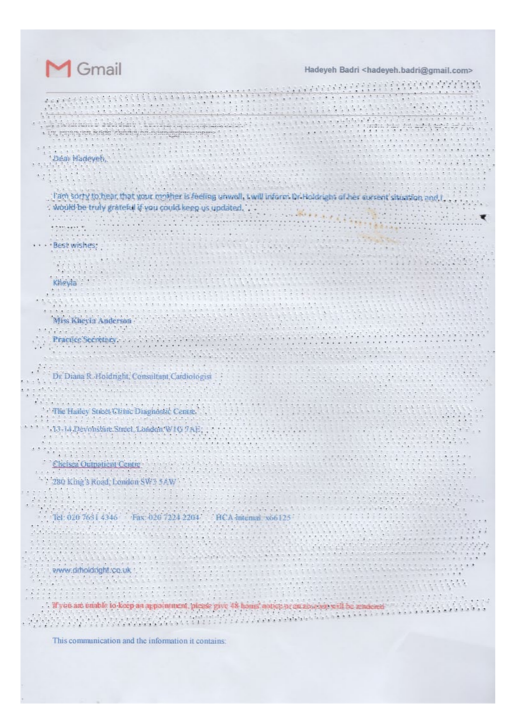






اختارت بدري إدراج صورة واحدة لعمّتها في هذا المعرض. تغمض شهناز بدري عينيها في هذه الصورة وتعلو السعادة والإشراقة محيّاها. وقد تزيّنت بأناقة لحضور حفل زفاف بعبّلابيّة وحجاب من الحرير الأخضر النابض بالحياة. تقف أمام ستار برتقائيّ يضفي الجمال على الصورة. وقد تحرّرت من آلامها الجسديّة وتبدو جميلة ومبتهجة وغامضة، وكأنها في حالة من السموّ. أسدل الزمن البياض على الصورة مانحًا إيّاها هالة السبعينيّات. وهي بذلك تحتّ على التفكير في جهلنا للحياة. وتدعو إلى تأمّل أحكام السجن المؤبّد التي يُفرض علينا التعايش معها وحدنا أسيري أجسادنا. كما تذكّرنا أيضًا بالقوّة الإيجابيّة للعلاقات التي نهد أواصرها بين بعضنا بعضًا واللحظات الإنسانيّة التي تجعل الحياة تستحقّ ما نعانيه. اختارت بدري هذه الصورة بعناية من بين العديد من صور عمّتها. التُقطت قبل ولادتها عندما كانت عمّتها في مثل سنّها تقريبًا. وقد فُتنت باستحالة العودة في الزمن إلى حقبة شباب عمّتها للتنعّم بلحظة من الوئام والراحة.

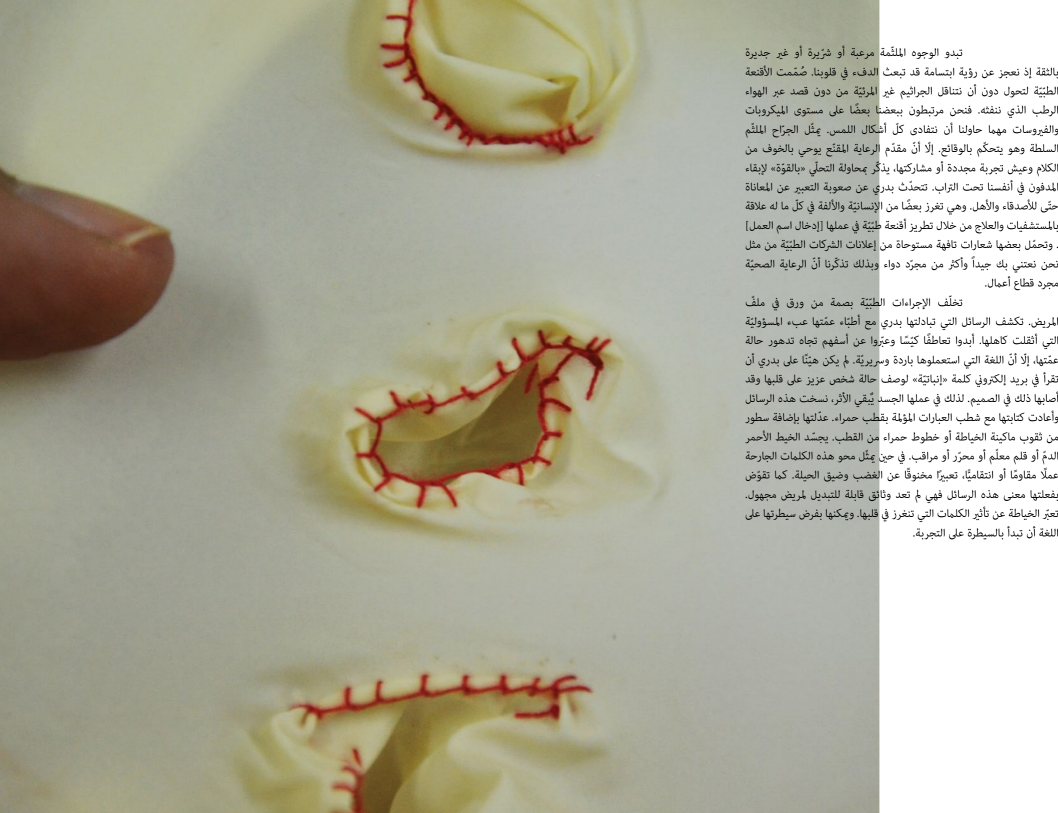
قامت بدري في بحثها بتجربة عرض صور عمتها على الحائط والوقوف بجانبها والتقاط صورة لهما معًا. لو أمكن فقط قصِّ أجسادنا المأهولة ولصقها بسهولة كما في حلم السفر عبر الزمن. تقف اليوم صورنا على الإنترنت أكثر انسلاحًا يومًا بعد يوم عنًا كأشخاص من لحم ودمً. الجسد المثالي في الصورة نموذجيّ ومحفوظ ولا يتأثّر بمرور الزمن. تحرّر من ضعف اللحم الحيّ وقوي على الألم. تتساءل بدري عن قدرة الصورة على توليف ذكرى أو ترجمتها. لا يبقى من الإنسان بعد أن يفارقنا سوى الذكريات المحفورة في فؤاد من أحبّه. هذه اللحظات الباقية في الذاكرة ليست تلك المطبوعة بأهمية «آخر مرة» أو الثقطت كتذكار لمناسبة مميّزة، وإنمًا في كثير من الأحيان، هي تلك العفوية التي تصوّر أنشطة منزليّة يوميّة مثل الخَبز معًا. جاد ستيوارت ببلاغة في الحديث عن دور العائلة والنقص الذي تعبّر عنه صورة العائلة كهديّة تذكارية:















في الجسد يُبقى الأثر استخدمت بدرى اللاتكس لصنع أشكال صغيرة مشابهة لجلد الإنسان. ثم قامت بفرد قطع الجلد المصنّعة من اللاتكس هذه على صندوق مُضاء بحيث يشبه صورة الأشعة السينية. ويُبسط الجسم على خريطة ثنائية الأبعاد ليتم فحصه. تتضمن قوالب البشرة منطقة السرة وراحة اليد التي تُظهر خطوط حياتنا, وتُصيب تفسخات «البشرة» المشدودة والممزقة هذه المرء بقليل من الغثيان. هذه هي صورة الجسم القبيحة، إذ لم يتم إخفاء آثار الشعر والمسامات، ومُنع استخدام الصور المصقولة. وقد ساهم استخدام هذه الغرز الطبية الزرقاء في تخفيف وجع الفنانة، فهي بعملها هذا كانت وكأنَّها تقطّب بشرتها الخاصة. وهي تختبر بشكلِ رمزي كيفية قيام الطبيب بتقطيب بشرة عمتها، والشعور الذي اختبرته عمتها عندما تم تقطيبها. تستعرض الفنانة في عملها هذا شعور الطبيب الذي يقوم بالطبيب وشعور المريض كونه يتم تقطيب بشرته. هذا وهي تستكشف أيضاً هشاشة جسم الإنسان ونفاذته، ولكن في الوقت ذاته قدرته على الصمود وشفاء ذاته. أما البشرة فهي فانية للأسف، وهي تمثل حاجزنا أمام العالم الخارجي، وتحافظ على أعضائنا متماسكةً، في الوقت الذي تجدد نفسها بشكل كامل كلّ شهر.





يُستخدم اللاتكس لصنع القفازات الطبية من أجل تغطية اليدين اللتين تحتويان على الجراثيم وخلايا البشرة الميتة. يُشعرك ارتداء القفازين بإحساسِ غريب، فهو طبقة رقيقة تحمى الآخرين من بشرة الإنسان التي تحمل في طياتها العديد من العيوب. قلبت بدري في عملها غرزة بطانية على قفازات طبية من اللاتكس القفازات، وشدّتها حتى أصبحت شبه شفافة. واستخدمتها بمثابة أعضاء، وفتحات، وثقب في الأصبع يشبه السرة. السرة هي محور الحياة، وأساس وجودك، وصلة الوصل في ما مضى بينك وبين رحم أمك الذي منه أبصرت النور. أما الغرز الحمراء فهي للزينة، إنما توحي أيضاً بالدم. والأطواق المستديرة التي تشكّل إطاراً للدم فهي توحي بفن التطريز المنزلي، وتذكرنا بطبق بتري المُستخدم في المختبرات الطبية. تصوّر هذه القطع من البشرة القباحة بكل

معنى الكلمة حتى تصيب المرء بالاضطراب، والصدمة والخوف في آن. أما أهم حدٍّ فاصل ينبغي مراعاته فهو الذي يفصل ما بين داخل الجسم وخارجه حيث العديد من المحرمات الثقافية والاجتماعية. في المستشفى، يؤدى استخدام أنابيب التغذية والرغامي والتقطير داخل الشرايين إلى تخطى هذه الحدود. إلا أنّ الجسم في الصور يظهر بأبهى حلّة، سليماً لا تشوبه شائبة. تسبر سوزان ستيوارت في رواياتها بعنوان On Longing أغوار الانقسام بين الجسم البكر ذلك الذي اختبر الحياة: «خلافاً لهذا الجسم النموذجي، يكون الجسم الذي اختبر الحياة عرضة للتغير، والتحول، والأهم من ذلك الموت. أما الجسم البكر فهو ينفى ضمناً احتمالية الموت في محاولة لاستعراض عالم يسوده التسامى والخلود... ومع تجسّد التجارب شيئاً فشيئاً على أرض الواقع وتجلّيها بصورة متجرّدة، يُستعاض عن العلاقة بين الجسم الذي اختبر هذه التجارب وبين العالم الفينومينولوجي، برمزية التلامس والوجودية.»





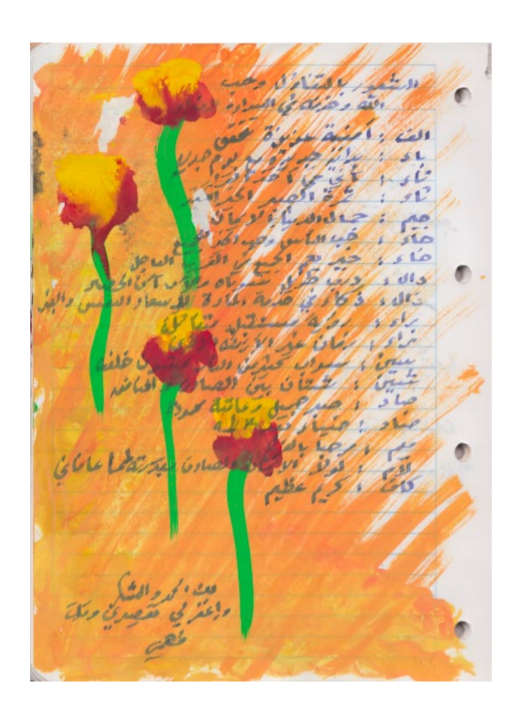
مرض الباركنسون، هذا المرض المعقد وغير القابل للشفاء. اتّبعت شهناز بدري سلسلة من المهمات الروتينية يومياً فرضها عليها المرض والأدوية للازمة للتحكم به. واعتادت أن تأخذ دواءها كلّ ثلاث ساعات تليها قيلولة لمدة عشرين دقيقة، ورياضة المشي في نفس المك<mark>ان،</mark> ونشاط ابداعي وتناول وجبة خفيفة. كما قامت بنشاطات لإلهاء نفسها والتحكم بالارتعاش في يديها، وهي نشاطات كانت تستطيع التعرف عليها والتحكم بها وتوقعها. كما أصرت أن تستخدم يديها على الرغم من ارتعاشهما، فكانت تحيك الهدايا لعائلتها حتى ولو كانت العقد غير مشدودة، وتكتب الصلوات ومذكرتها الخاصة، حتى أصبحت كتابتها غير مقروءة. ولا شكّ في أنّ مقاومتها للمرض الموهن للعزيمة من خلال تأدية هذه النشاطات كانت دليلاً على التزامها الشجاع في عيش حياةٍ مليئة بالحركة والنشاط. فقد قامت بنشاطات عملان مشاركة نتائجها مع الآخرين، وساعدتها في التحرر من سجن معاناتها الجسدية، على مثال البستنة، والحياكة، والخياطة، والحياكة بالكروشيه، والرسم، والكتابة، والخَبز وصنع المربي. هذا وصنعت ألعاباً لبنات وأبناء أخواتها أظهرت فيها مدى حبّها لهم رغم أنها الألعاب لم تكن متقنة بالكامل. وفيما بعد، أخذت بدري تتبع هذه الطقوس في مراحل عملها. ولا ينبغي التقليل من شأن هذه الأعمال الصغيرة. إذ جاء في كتاب لوتشي جيارد أن فعل الطهي يومياً «يبقى طريقة توحّد ما بين المادة الموجودة بين يدينا وما نذكره عنها، بين الحياة والحنان، بين الوقت الحاضر والماضي البعيد، بين الاختراع والحاجة، بين الخيال والتقليد - الأذواق، والروائح، والألوان، والنكهات، والأشكال، ودرجات الاتساق، والأفعال، والمبادرات، والحركات، والأشخاص

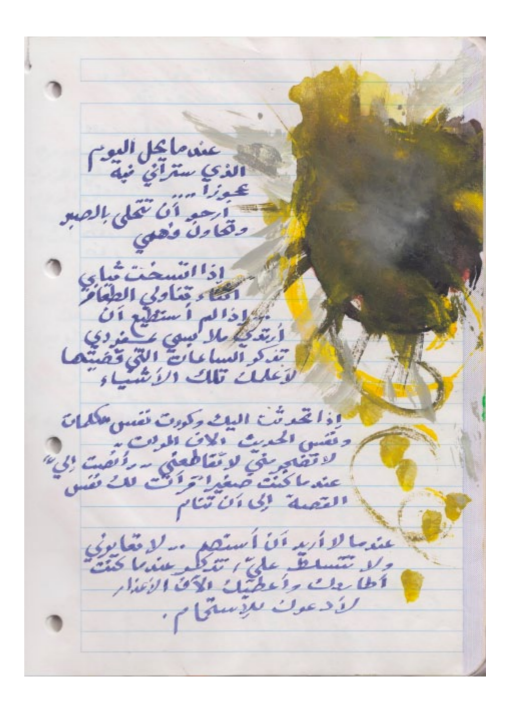
شكّلت الحياكة لعقود عدة وسيلةً تحافظ فيها المرأة على قصص من حياتها وتقاليدها الثقافية، وتبقى على الرابط الأمومي بينها وبين الأجيال القادمة، وذلك بعيداً عن اللغة المكتوبة. وبالنسبة إلى بدري، تذّكرها الحياكة بصورة عمتها وهي تحيك، فقد كان هذا النشاط يصعب شيئاً فشيئاً مع تدهور حالة عمّتها الصحية.

والأشياء، والحرارة، والمذاقات، والتوابل ...».

كما حمل جسم شهناز بدري ندباتِ منتشرة حول قلبها جراء الغرز من عملية جراحية. في عملية بحثها، أعادت الفنانة تمثيل هذه الغرز على قشرة الفاكهة والخضار، ولاحقاً على قوالب عن هذه الأخيرة مصنوعة من اللاتكس. وقد استلهمت القوة من الطبيب الجراح وجسّدتها في أعمالها الفنية. إذ تشبه الفاكهة إلى حدٍّ ما جلد الإنسان وأعضائه، فهي تتحلّل مع مرور الوقت عند تعرّضها للهواء. كما قطعت بدري رؤوس الورود ثم قامت بتقطيبها مجدداً بخيوطِ داكنة. تريد بدري من هذا العمل الفنى أن تصف عمق الصدمة على أعضاء المرء الضعيفة عندما يخضع لجراحة قلب مفتوح. واختبرت بدري هذه التجربة من خلال حفظ الفاكهة والورد في الثلاجة لتحول دون انحلالها.







محاولةً منها في أن تبقى الجسد والروح معاً. إذ شعرت أن احتفاظها

بهذه الأغراض سيحافظ على ذكرى عمتها طوال العمر. والأغراض

التى تحمل بصمة الحبيبة الراحلة تتضمن مسبحة صلاتها، وحجابها،

وسلسلة مفاتيحها، وفنجان القهوة المفضّل لديها، وفرشاة شعرها

متباعدة الأسنان ودفتر مذكراتها وطابتها ضد التوتر التى ساعدتها في

محاربة عوارض مرضها الجسدية وأدويتها. وهناك أغراض أخرى أيضاً

على مثال جواز سفرها وصورها الخاصة، والحيوانات المحشوة التي خاطتها بنفسها والأوراق على شكل الزهور ومؤشرات الكتب اللامعة

التي صنعتها بنفسها. وقد قامت بدري بفهرسة هذه الأغراض وصنع

نسخة ممسوحة عنها. فشكّلت هذه التشكيلة الأساس الذي بنت

عليه بدرى بحثها عن الجسد يُبقى الأثر.

استعارت بدري لهذا المعرض عنوان كتاب بيسل فان در كولك الجسد يُبقي الأثر. يصف كولك في كتابه هذا كيف تترك الصدمة التي يعيشها الإنسان أثراً مادياً في الجسم، ويقترح وسائل لتخطي اضطراب الإجهاد التالي للرضح. خلال عملية التحضير لهذا المعرض، بدأت بدري في معالجة آثار الصدمة الشخصية التي عانت منها على أثر فقدان عمتها الحبيبة جراء مرضٍ في القلب. وقد شكّل تنفيذ هذا العمل وسيلة لابتكار سيناريوهات عاطفية جديدة، تحمل ما يكفي من القوّة والواقعية لكسر حدّة بعض ذكرياتها الأليمة وعكسها.

يحتفي المعرض بالحب العميق الذي ربط بين بدري وعمتها، هي التي اهتمت بالعمة خلال سنين مرضها قبل أن توافيها المنيّة يوم ١٦ أغسطس ٢٠١٥. فاستمدت الفنانة إلهامها من معاناة عمتها من مرض الباركنسن وجسّدته في منهجية تطبيق أعمالها الفنية، كما جعلت منه الموضوع الأساسي في معرضها. وتملأ هذه الأعمال الفراغ الذي خلّفه جسد العمة ولكنها تحول دون تقديم صورة أو لوحة فعلية لها.

شكّل تعلّم بدري لكيفية تقبّل ذكريات الماضي والتعايش معها من دون السماح لها بأن تطغى على حاضرها الخطوة الرئيسية لتخطي الصدمة. وقد شكّلت هذه الأعمال الوسيلة التي شاركت الفنانة بدري من خلالها حزنها مع الأصدقاء والغرباء. كما ساهمت الحركات الجسدية التي قامت بها عند تحضير أعمالها في شفاء جسمها وفي تحرير المشاعر التي كانت عالقة داخلها بطريقة آمنة. وهي اليوم لم تعد تتهرب من التكلّم عن الرضح التي عانت منه بصمت. فالإنسان لا يحكنه التعامل مع معاناته الشخصية في الوقت الذي يحاول فيه أن تكون سنداً قوياً للشخص الذي يهتم به، أو إذا أثبط الآخرون عزيمته في مشاركة هذه المعاناة معهم. عندها يقوم الجسد باحتجاز الرضح داخله حيث لا مهرب.

تابعت شهناز بدري دراستها الجامعية في أميريكا وعملت مدرسة رياضيات. وبعد أن تم تشخيصها محرض الباركنسون في منتصف الثلاثينات من عمرها، عملت لدى وزارة التربية فاشتركت في نشاطاتٍ ابداعية لتشغل نفسها وتخفف من آلامها ومن الإرعاج الجسدي الذي كانت تسببه حالتها.

وعقب وفاة شهناز بدري مباشرة، جمعت هدية بدري ممتلكات العمة الخاصة، تلك التي تحمل بصمة أعمالها الجسدية. فكان ردّ فعلها على الخسارة هذه





الجسد يُبقي الأثر

عبّر في حرية عن أشجانك؛ فالأحزان التي لا يعبّر اللسان عنها تخاطب القلب الكليم فينفطر لها.

مسرحية ماكبث الوليم شكسبير



الدكتورة الكسندرا ماكجيلب



برنامج الممارسة النقدية ٢٠١٧-٢٠١٦ ١٣١ ١٣١ الجسد يُبقي الثرر ٢٠١٧

قد يكون التفكُّك متجذِّرًا في التساؤل حول دلالة كلّ جسم في

الفضاء ويصحّ ذلك أكثر في سياق استكشاف الظروف الشخصيّة والمحدّدة والصعبة والمؤلمة. ما يسمح للصانع والمؤلِّف بالتدخِّل في المساحة التي تفصل النيّة عن تفسير العلامات والأشياء والمساحات حيث تمّ رصد اختلال معين للسلطة والفردية ومعايشته بشكل مباشر. تمثّلت خلاصة برنامج الممارسة النقديّة بالنسبة إلىّ بفرصة لفتح الطريقة التي يمكن إعادة ترميز أشياء محدّدة وإعادة تجميعها وفقها كما تمثّلت باستحقاق تفويض مؤقّت بفضل إعادة التركيب، للتحدّث نيابة عن الفنّان. نعتمد كصنّاع، على عملنا ليعبرعنّا سواء بالكلمة أو اللون أوالطباعة أوالنحت أو مهما كانت الوسيلة. مثّل عمل هديه مقاومة في وجه فقدان شخص عزيز وتعبير عن الصراع بين خصوصيّة تجربة الإنسان في وجه ممارسات مجال الرعاية الطبّية الصارمة. يجسّد الاستكشاف في هذا الإطار عمليّة بطيئة تنطوى على تخطّى التفسيرات الوصفيّة والدلاليّة للحالة، باتجاه النصّ الفرعيّ والدلالة الأعمق والأكثر غموضًا.

تعبّر خصائص الدراسة عن الإقرار بأهمّية إظهار معنى الأشياء، والممارسات المرتبطة بها، والدور الذي نؤدّيه كأفراد في (إعادة) تعين و(إعادة) تفسر المعني. أكرّر عدم شعوري بأهمّية نسب الأشهر الثمانية الماضية إلى الفنّ، أو التصميم، ولكني أدرك قيمة محاولة الحفاظ على الاستكشاف كوسيلة للتشكيك في طبيعة حياتنا اليوميّة، وخصوصًا عندما يتجلّى كل يوم كتجربة مؤسّسية متجانسة. بصفتنا صانعين ومصمّمين وفنانين، لم تتقطّع السبل بنا، ولم نفقد القدرة على التعبير عن انفسنا ولسنا بكماً كما لا تعوزنا القدرة على إعادة تفسير ما نعجز عن فهمه، وإعادة تقديمه، ومقاومته. قد تبدأ الدراسة في هذا السياق كرحلة ذاتيَّة وشخصيَّة ومصغّرة، ولكن القضايا والسياقات والممارسات التي تظهر الآن في عمل هديه تعبّر بوضوح عن جوانب من حالتنا الإنسانية تتطلّب اهتمامًا عن كثب خشية أن نضحًى بذاتيّتنا الفريدة في وجه سلطة المؤسّسات.

بوكانان، ريتشارد. 'مشكلات لعينة في التفكير التصميمي'. مجلّة **قضايا التصميم** العدد ٨,٢ (١٩٩٢): ص. ٥. المصدر كروسرف. الموقع الإلكتروني.

ديلنوت, كلايف. 'التصميم كنشاط ذو تأثير: مدخل'. مجلّة **دراسات التصميم** العدد ٣ ص. ١٣٩-١٤٦. نسخة مطبوعة.

«الأولويّات أوّلًا ٢٠٠٠.» اميجري يونيو ١٩٩٩: ١. الموقع الإلكتروني.

فرير، باولو. **طرق تعليم المقهورين: نسخة ذكرى نشر الكتاب الثلاثين**. نسخة ذكرى النشر الثلاثين نيويورك: بلومزييري أكاديميك، . . . ٢. نسخة مطبوعة.

هولمز، براين. «دراسات خارجة عن الاختصاصات. باتجاه قواعد نقد حديدة.» موقع net.Eipcp. المعهد الأوروبي للسياسات الثقافيّة التقدّميّة، ١. يناير. ٢. . ٦. الموقع الدلكتروني.

ستال، جرت. **نسخة غير قابلة للنسخ: أسلوب جديد لتعليم التصميم**. تحرير أديث جروسون وجرت ستال. دار ۱۰ ناشرون، ۲۰۰۰ نسخة مطبوعة.

سوانسون، جونار. 'تعليم التصميم الجرافيكي كفنّ حرّ: التصميم والمعرفة في الجامعة و'العالم الحقيقى'. مجلّة **قضايا التصميم** العدد ١,.١ (١٩٩٤): ص. ٥٣. المصدر كروسرف. الموقع الإلكتروني.

تورن، يان فان. **متعة التصميم: منهج المقاربة التحاوريّة ووسائلها**. تحرير ماكس بروینسما، سیمون دین هارتوم، فرانك تیسنم ویان فان تورن. دار ۱۰ ناشرون، ٣. . ٢، نسخة مطبوعة.

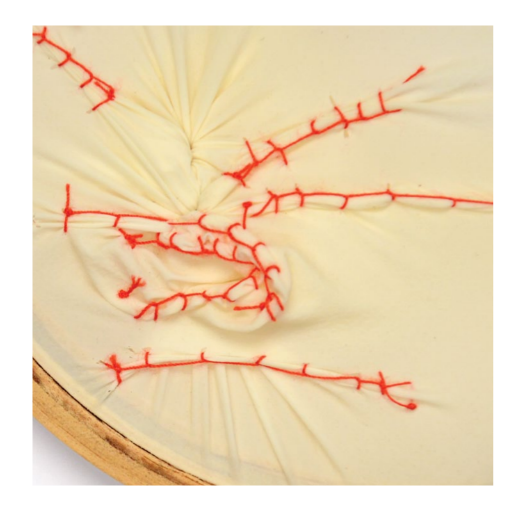














يُعدّ إدخال حلقة التطريز كجزء من عمليّة الصنع، ودمجها في أشياء هجينة جديدة، تضمينًا تامًّا لفعل النقش في الواقع الماديّ للجسم الناتج. وغالبًا ما تُستدعى عمليّات الصنع الحيويّة للكشف عن ممارساتها وأنشطتها، لإظهار حقيقتها وغايتها والعلاقات التي ضمنت نشوءها. يطالب يان فان تورن بهذه الدرجة من الخصوصية في مجال التواصل المرئي، فكثراً ما يتمّ دفن العملية تحت طبقات الوسائط المخبأة والتكنولوجيا الرقمية (٢٠١٣). إنّ الاعتماد على الأشياء الفعليّة في هذه الدراسة، واللجوء نادرًا إلى ممارسات مّثيليّة أو وسيطة مثل التصوير الوثائقيّ، يسمح لهديه فرصة الكشف عن أصل الأشياء التي هي موضوع نقدها. كما تهيّئ بساطة هذه الأشياء للجمهور فرصة المشاركة في معرفة ممارسات صنعها، وهذه لفتة مُكينيّة تجاه المشاهد لأنّ الملاحظة باتت نشطة، وبالتالي مكننا أن نرى جوهر هذه الأشياء ونصوّر أنفسنا في ما تكشفه عن نفسها وعن صانعها وعن تجاربنا الشخصيّة مع أشياء وظروف ذات صلة. معن انفتاح عمليّة التفسير هذا في تفكيك السلطة التي تريد هديه نقدها في إطار مؤسّسة العيادة وذلك باستعمال لغة معيّنة، وسلسلة أشياء، ومجموعة من الممارسات المكانتة.

ر غـ

أثناء تفاعلى مع (المجموعة الرابعة من الأرقام عملية الأطباء، تلقُّنت ألكثير فبراير: تبدأ المجموعة الأخيرة من التكرارات الشرح الذي يفتقر إلى التعاطف

تشكيكاً أكثر حدّة في اللغة المعتمدة لحالة عمتى. وكنت دائماً استمع بتسليم

فى مجال الرعاية الصحّيّة والتسويق لهامُطلق وشعرت أننِي غىر مؤهلة لطرح أي وشعاراتها، وطريقة تواصلها بـ'نسخة'

تساؤلات وكأننى لَّا مهنيّة ولا معنى لها إلى حدّ كبير. تعود أستطيع أن استدّعي

هذه اللُّغه باي شكلُّ مثلاً '... نقدّم لك رعاية خارقة' إلى دار على الرغم منّ تعلقها

نشر دي سي كومس للكتب المصوّرة أوالوثيق بَحالَة عمتي. ُ

لشركة أخرى تدّعي أنّها تقدّم نوعًا خياليًّا بمثاِبة مساحة مشيّدة لِم أُرحِّب فيها. ودفعني من الخرفعة أمارله سقيازة. موقع الكلمات وأكرّ سُتماعي المستمر التّ

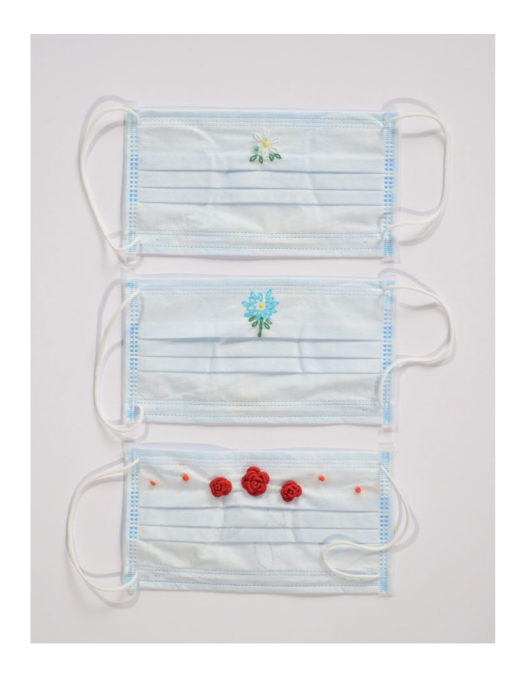
أى القناع الجراحي الذي يغطّي الفهِّيّرَاك ذَلكَ المّجَالِ ۗ وأصل اللغة، تضمّن معنى أكثر عموّاً مهمل وجعلني أدرك كُنف يتم تحاهل اللغة في الممارسة الحرفيّة أي التطريز وكأنها غير مرئيةٍ ولا يمكن اختراقها. اما اللغة وفى الأداة ككلّ. فهذه الأداة وبسالمؤسسية فهي على طبيعتها المطرّزة الآن، لم تعد بمثالِ إلى الستّ صّامتة أو هادئة أو ناعمة إنما حلية قناع جراحيّ. پسلّط وصول استكشفي كل مكان معروضة منّ خلال اللافتات هديه إلى هذه الممارسات مع أنّ ولُوحات الإعلانات وفي الممرات والكتيبات ملاحظاتها جزء من الحوار الذي يخلقهالأكياس البلاستيكية معرضها ،إلا أنَّها كفنَّانة قد عمَّقت والفواتير. ماذا يمكنني أن أفعل لتفسير ذلك الدرجة التي عندها قد يوجّه التدخّلالصوت وتلك اللغة الِتِي لا تخصني؟ هل فى حالة ما انتاج التفكير نحو تفسيأ أَنِّي المزيد من أكياس جديدة. فلا تكتفي هذه الأدوات بتطلطية ونشرات المستشفى لعلى أخلق المقاومة فقط، بل تحقَّقها بخطوات أرشيفاً لهذه اللغة؟ ولكنَّ مع انغماسی فِی هذا قصيرة ولكنّها ثابتة.) الحقل اللغوي، أدرّكت

تهجين الأدوات باللغة، وطبيعة الأد**لت**لك الايضاحات المحبطة

چول حالةً عمتى إلى

حقّاً حَقيقتها وانعدام تميزها. وأننى إذا أردت تحفيز المشاهد على إعادة تقييمها، كان لا بد لی ان استدعی انتباهه خارّج السياق ، وذلك من خلالٌ تسليط الضوء على طبيعتها المخدرة وكشف حقيقتها الماكرة.

> الجسد يُبقى الدُّثر ١٤.





(المجموعة الثالثة من الأرقام عملية ٦وبالرغم من أن كل خطوات

العمل ودراساتي كان لها يناير: يأخذ إدخال أدوات طبّيّة محدّدة سي<mark>اوّراً</mark> في تشكيل الوعي ْ

المرض في الاعتبار وقد عزمت هديه علي العمل، إلاَّ أن الكثير منها لم ينعكس بشكل

تحويل تفسيرنا لهذه الأدوات من طابعهاباشر في الأعمال التي

شُكلتُ المُعرضِ.وبينما كُنت عديم الهويّة إلى طابع فرديّ وذاتيّ أتقدم في العمل، أصبح أكثر. يتمّ التشكيك في طريقة التصنيع اللحدي الدي يواجهه ــ أكثر. يتمّ التشكيك في طريقة التصنيع يختص بإنتاج العمل نفسه بل

بتكتيك جديد لتنفيذ العمل الفنّى، لِبِضيتوجيه ذَلك الإزدهار الإبداعي

الحديد الذي ريما جاء مصاحباً" الفرادة عليه بحيث يُدخل التصوير والبِيماممارستيُّ لتُلك الطقوس

وذلك لضمّان أن العمل في المعبّر عن مقاومة العيادة باعتبارها النهابة بعكس قصدأ واضحآ

إطار للتجريد من العمق ومحو الإنسانيّة ويطرح أَسَلَة قوية بما يكفِي حول التقدم والتطور المنشود.

تستوحى الألوان والأساليب والأدوات تم خدش كلُ الأسطُّم في هذا

المعرض تقريبا حيث تم العمل التى اعتمدتها الممارسات، من خصوصيَّتُهَا وإحداثُ علامات دائمة أصولها الحرفيّة أي حلقات التطريز التي فيها. وأثناء العمل، كان لا بد

لعمليات التقطيب والخياطة

تمتدّ حرفيًّا وتشوّه الأدوات الطبّيّة. تتحأن تتعدى كونها تُجربة تتَّفيذية فعملت على التفاعل مادياً مع

«قصاصات الجلد» التي تتميّز بقوام ال<del>الم</del>واد بنفسى وأنا أُعرّضها لتلك العملية البطيئة والتي

الحقيقيّ وببصمات الأصابع، الطمس تطلبت الكثير من العمالة. تطلبت الكثير من العمالة.

وذلك التلاعب بالمادة جعل الموضوعيّ للفرد المرتدى القفّازات من عملية التقطيب والخياطة

الجراحيّة فهو في الوقت نفسه محميّ نوعاً من النقد لممارسات

من بيئته ومعزولًا عنها. لا ينحدر هذا الأحدُّ ... النهاية سيكون التفاعل مع

والردّ ليتفرّع إلى ثنائيّات سهلة. الهدفالعمل وتفسيره خاضعاً لرؤية

وخيرات المشاهد. وكل مواحهة

هنا هو فتح مجال الدستكشاف ليشمل سُتُطرح مفاهيم وتوقعات

اتساع السياق وتعقيده. ماذا تتضمّن هذه

الأدوات وماذا تحقّق وتعنى بعيدًا عن دورها النساسيّ والضروري، غالبًا في

ر غـ



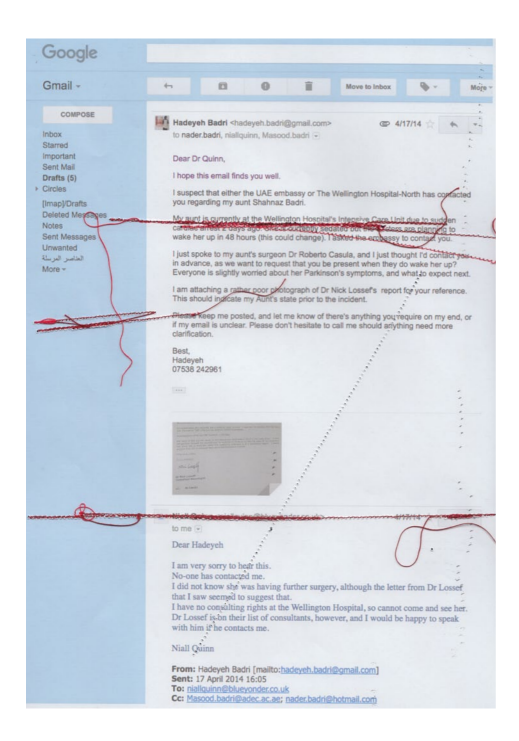


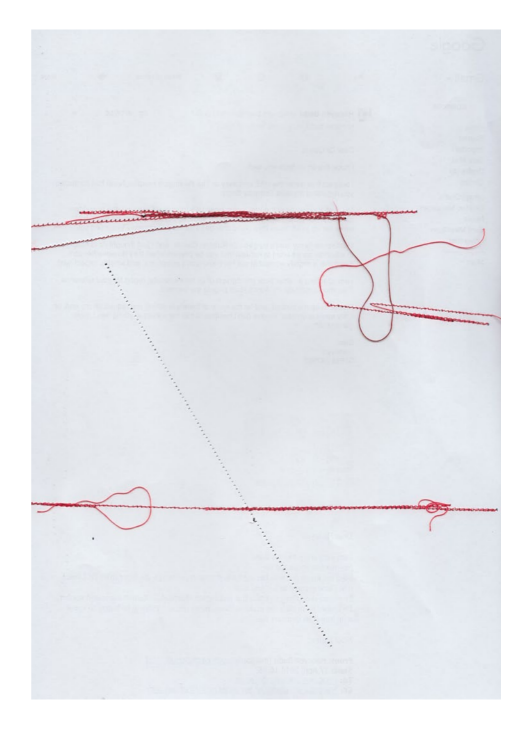
188

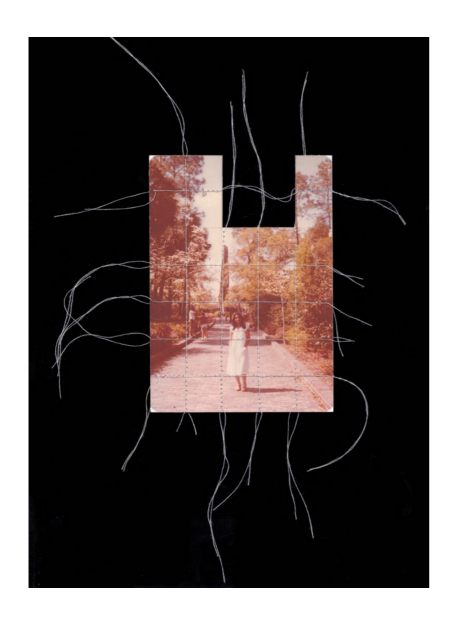
تسمح لهديه بأن تنسج حكايات إضافيّة في القواعد القائمة التى نقبلها ظاهريًّا كحقيقة يوميّة لهذه الأشياء. وهكذا تصبح هذه الأشياء مواقع للتدخّل والابتكار، ولا تُترك كجزء من سياقها الأصليّ ودلالاتها الأصليّة. تتجلى أهمّيّة إظهار وجود الممارسات الحرفية والفرديّة كالتطريز، والخياطة، في نشوب صراع بين الإنتاج الصناعيّ خلف الأقنعة والقفّازات، واللمسات التي يضفيها فنّان جديد يدويًّا على سطحها. يتجلى الصراع أيضًا في اختيار اللغة؛ بين تفرّد التطريز والطريقة الفريدة والصوت العمومي المؤسسي للتسويق والشعارات التجارية. لا يمكن أن تجد هذه الصراعات وسيلة التعبير أو التواصل حتّى يتمّ تفكيك العناصر المكوّنة لسياق العيادة والطبّ المؤسّساتيّ. تمّ ثقب الأقنعة الجراحيّة والقفّازات على حدّ سواء وهو ولا يقتصر فقط على إضفاء طابع رسميّ جديد على مادّة هذه الأشياء، ولكنّه يتحدّى أيضًا وجه استعمالها/الغرض منها. يجب أن يبقى القناع الجراحي أو القفّاز سليمًا للحماية من العدوى، ولكن كي يروى قصّة جديدة تنمّ عن مقاومة ذات مدلول، يجب أن يتخلّى عن غرضه طمعًا بروايات جديدة أكثر فرادة وتحديدًا. نتيجة لذلك هناك دلالة لتنفيذ التحوّل في المعنى، كفعل الخياطة الماديّ، وبالتالي، للمعنى الانعكاسيّ للشيء الهجين الذي ينتج. تمّ قلب الخيط والنشاط الذي يهدف القفّاز إلى تفعيله، من أجل توجيه معناه نحو الاستقبال النقديّ بدلًا من الاستقبال المعياريّ.

إنّ إعادة صياغة الأشياء المؤسّسيّة اليومية









وقد اكتسب سياق الدراسة خصوصية من خلال التمعّن البطىء في أشياء المؤسّسة ومهارساتها وبيئاتها، المتأرجحة بن الوضوح والغموض. كانت المهارسات المحدّدة كالفنّ التلصيقي والتطريز والحياكة، مثابة نوافذ واضحة تعرّفنا على عمّة هديه وإمّا أيضًا إشارة ضمنيّة إلى ممارسات علاجيّة محدّدة كالجروح والقطب والندوب. دفعت صعوبة نقل الرسائل البصرية المعقّدة في هذه الدراسات المبكرة إلى تمهيد الطريق لتحويلها إلى استكشاف هجن. وقد تمّ في مرحلة مبكرة، اختيار ممارسات وأساليب الفنّ التلصيقيّ وإعادة التركيب والمواءمة كسبل محتملة للاستكشاف، ولكن فقط بعد التكرار الرسميّ. مثلّت اللغة الطبّية أيضًا مجالًا للاستكشاف فهي تعتّم الحقائق وتخفيها في طيّات المصطلحات الطبّيّة، على غرار لغة تسويق الرعاية الصحية وشعاراتها. أمّا الأشياء الأخرى كالقفّازات والأقنعة الجراحيّة التي تعيدنا بالذاكرة على التوالي إلى اليدين والفمّ فهي مرتبطة مباشرة في أذهاننا بطبيعة العيادة كبيئة نائية، وتذكر مستمرّ بأنّ اللمس والمساحة خلف القفّازات والقناع مختلفة عن التجربة أمام القفّازات والقناع. ومثلّت طبيعة إنتاج هذه الأشياء بالجملة وعدم تفرّدها، لوحة للاستكشاف والتكرار لنقل الرسائل ومن ثمّ مغزاها في نهاية المطاف، ذاك الذي يتخطّى غرض صنعها.

ر غـ

القرار الرسميّ، الذي بحدّ ذاته لا

يعمل سوي على تعميق أهمّيّة

صورة من الأقسام المخيطة معًا

(المجموعة الثانية من الأرقام بعد فوات الأوان، أدركت أن بدايتي المتواضعة و عمليّة . ا نوفمبر: يستمر تهجين تَسَاؤلِتتَ الدِؤُوبة كان لها وعتبارا رسميا. ومع المضي النموذج، ويكتسب تعقيدًا من حي قُدماً بشكل رسمي، وجمالي

ومفاهیمی، ساعدنی تخطی ذلك الحاجز على إدراك أن الموضوع لم يعد يقتصر على سردي الشخصي لرحلة عمتي. الاستكشاف. ماذا تعنى إعادة بناءومن ثم تحول السرد إلى

تجقيق متعدد الجوانب بدافع كُشُخُصُى وجهنى إلى بُعدا آخر شبكة؟ ماذا يعني تضرّر ورقة وتحوّلهاكشف كيفية تُشكلي وكيف يُنم تشكيل التجارب الطبية

فَى آن معًا بِفعل إجِراء طبِّيٍّ؟ ماذوالسِيطرة عليها كُلياً من قِبل المؤسسات.

يعنى تنفيذ هذه البجراءات على وهنا كانت المفارقة التي واجهت العمل عندما اكتشفت

اللغة؟ ما هي مساحة اللغة، أهيأن أغلب الطقوس التي ينخرط فيها المرضي- إما رسالة؟ بريد إلكترونى؟ سطح؟ لنسيان محنتهم أو لتمضية

كيف يمكن القيام بإجراء طبّى على الوقت تتمتع بطبيعة منزلية يضاً. وتمنح هذه النشاطات

فضاء ما عندما يكون ملموسًا أو للمرضى وقتا محدودا يشعرون فيه يشئ من السيطرة على

غير ملموس؟ لا تظهر هذه الأسئلاءُثر مقتناًيتهم حميمية ألا

وهی اجسادهم علی عکس. فى فراغ التجريد والأفكار، وإنَّما فَإِنَّ عَلَى اللَّهُ عَلَى عَدُمُ

الصعوبة الشكليّة للنظر إلى العمل العمل أيسط القرارات الحسدية. وغالباً ما تتشابه

المنتج. من المهمّ هنا إدراك أن الممارسات المنزلية، إن لم

تِكن في مجملها تشكّل إلهاما الاستكشاف يتعمّق عندما يتم بناؤله جراءات الطبية المعقدة التى

تعمل على إصلاح ما ينهار. بتزامن من الناحية النظريّة والعمليّاك الجسد المريض يكوّن

أو بالأحرى التطبيق العمليّ أي طريقاية مساحة منتهكةً فهو دائماً في وضع الانتظار إما عن تنفيذ العمل بناءً على نظريّات التطيب خاطّر وما عن يأس ليتم

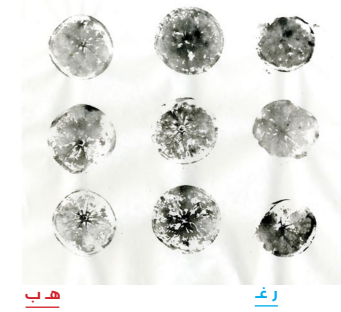
وخزه وتشريحه وتعديله.

والتمثيل والصنع.) الجسديُبقي الأثر

برنامج الممارسة النقدية

T-1V-T-17





<u>(المجموعة الأولى من الأرقام</u> من خلال مراقبتي لتلك المهام اليومية النسبطة عمليّة ٨ سبتمبر: تبدأ الممارساتُونٌ إُلاحظَ كَيفَ تَغْتَسُب ابعادا جديدة وتصبح إنحازات الحرفية بتكرار يُعدّ جزءًا أساسيًّا في حد ذاتها. ولقد شاهدت من طبيعة الممارسة، إلى جانبينفسي إصرار "العمة" على مواصلة تلك الطقوس التركيبات والهُجُن. كما يتضح التي كانت تُمكّنها من إدارة مرضها والتخفيف من حدته من التجارب الأولى لتحضير هذه واخفائه. كانت الأشياء التي تركتها "العمه" هي بمثابة" السلسلة، استُعملت منهجية نتاج لتلك الطقوس المرتبطة الشبكة لبعادة تركيب القصّة بنسليمُهام المنزليةُ البسيطةُ. وما قررت الاحتفاظ به من بين من التواريخ والأماكن واللحظات لك الأشياء كان سر تخليدها بالنسبة لى: فهى ليست المختلفة. تُشكُّك المحموعة فقط أشياءً تخصّها بل هي الثانية من الدراسات في طبيعاتجسيد حبّ لكيانها. يُّ كَانَتُ بِدَايِةٌ عَمَلَيْ هَذَا عَبَارَةُ الْمُسِحِ الطَبِّي كَمُمَارِسَةٌ مَجَزِّئَةٌ عِنْ مَحَاوِلَةُ مَتْرِدَةُ لَمُواجِهَةً

علم النصميم) (ودرية غرائت

ومزيلة للطبيعة الماديّة. تحوّلاتز غير مرئى قد أحاطني كسياج بعد رحيل عمتتي. وبدات العمل فيها الفاكهة من شيء كاملواناً مُحَملة بأسلَلةً عديدة – التي وسليم إلى أشكال مقطّعة كانت بسيطةٍ ومستحيلة في حين وكانت أيضاً مُلحة وعاجلة ومطبوعة ومكرّرة، غيّرت شكوّاً إساسية: كيفٍ يمكن للمرء أن ييتّكر عملاً فنياً يعير عن مشاعر من ثلاثيّ إلى ثنائيّ الأبعادّ فينهُ بالجِزن والْفَقَدُان؟ كيف ابْتكر وبالتالي فإنّ النتيجة أقلّ أهملاً يمكنّني من تخليد ذكراها؟ كيف يمكن تخطى التردد الناتج من فعل البدايات الصغيرة عن ذلك الحاجز النَّفسي الجديد الذي يمنعني من التفاعل مع فَى الممارسات الهجينة التَّهِقتَّلْيَاتها؟ بِذَّأْتُ التَساؤلات، ۗ تتخطّی ممارسات وتکتیکات والدوافع، والنوایا من هنا وسرعان ما تحولت بشکل غیر رسميّة وتمثيليّة محدّدة وصولُوقع و لايمكِنِ التّنبؤ به عَلْى مُدارِ الْثُمانِيةِ أَشْهِرٍ. إلى العتبات التى تفصل العيادة عن المنزل، تلك الرسميّة والبيدولوجيّة، وهي النُهمّ.)

كيف يمكن أن يكون التصميم ممارسة استكشافية؟ أعتقد أن التصميم مكن أن يؤدّي دور وسيلة لمراقبة ونقد ظروف محدِّدة من الحياة اليومية، وتسليط الضوء على أنظمة السيطرة والسلطة، والهيمنة التي بخلاف ذلك، ستتحمّل ممارسة التصميم مسؤوليّة غرسها في تجربتنا اليومية. ولعلّ هذا هو عدم التصميم أو إزالة تصميم ما نعتبره طبيعيًّا، والتأمّل في سبب وجود مجموعة ظروف معينة متعلّقة بالرسائل أو الأشياء أو المساحات التي نسكنها وليست طبيعيّة في الواقع وإغًا معيارية ومسؤولة عن فرض المخطّطات وأغاط السلوك المقبولة في حين أنّ هذه القواعد المقبولة قد تكون تعسّفية، وتحتاج إلى إعادة النظر، وإعادة فك شيفرتها.

ينبغي أن يكون التصميم خاضعاً للمساءلة ومسؤولًا ومحترمًا وليس مجرد نشاط وإغّا نتيجة. نحتاج في هذا السياق، إلى أن يستمرّ نشاط التصميم في استكشاف طبيعة مصمّهاتنا من وسائل اتصال وأشياء وبيئات من منظور يتخطّى المصطلحات الاقتصادية لفهم ما نقوم به لأنفسنا كأفراد عندما نركّز على إطار ضيّق من وجودنا دون النواحي الأخرى من حياتنا اليوميّة ذات الأهميّة المماثلة. في التجارب التي أقرّ فيها بوجود اختلالات محدّدة في القوّة أو إمكانيّة الوصول أو التوزيع أو السيطرة أو السلطة، قد يكون التصميم مسؤولًا فعلًا عن مثل هذه الاختلالات. ولكن يمكنه كنشاط أن يكون مسؤولًا أيضًا عن تعطيل الاختلالات وإعادة بنائها من خلال قلب الفرد ككلّ والسيطرة عليه وإعادة تحديد ثوابته.

الأهداف ف سياق برنامج تشكيل للممارسة النقديّة،

والعمل مع هديه بدري، فيما تخترق حدود قواعد مراكز الرعاية الصحّية، تصبح المعدّات والأطر الطبية محور الملاحظة والتفكير النقدي. أعتزم أن أثبّت هذا الاختراق بجمارسات وأنشطة محدّدة في إطار قدرة الفنّان على نقد حالة معينة. وبذلك أمنح جمهور هديه فرصة أن يرى حالة معروضة من منظور جديد، وينفذ إلى جوهرها ويتعمّق فيها ليصبح لديه فهم واضح للصراعات التي هي جزء لا يتجزّأ من أشياء ورموز كلّ يوم.

إذا كنت قد ساهمت بأيّ شيء في الاستكشاف الذي قامت به هديه وفي ممارستها النقديّة فهو بتذكيرها بالحفاظ على تركيزها على الموقع الدقيق والأشياء الدقيقة التي تمثّل الحالة، بغضّ النظر عن العواطف التي تشبّعت بها واختزنتها وبغضّ النظر عن قصّتها أو أهمّيّتها الشخصيّة. يستحيل أن نكوّن فهمًا كاملًا بينيًا لأيّ شيء أو كلمة أو رمز. علينا في الفسحة العابرة بين النيّة والتفسير، أن نقترب قدر الإمكان من قول ما نقصده والتعبير عنه من خلال لفتات وأشكال محدّدة. وقد تمّ التوصّل إلى الشكل المحدّد في أعمال هديه على مدى صراع دام ٨ أشهر من النقاش، والاستطراد والممارسة التأمليّة. هدف هذا البرنامج إلى تحديد وسائل الاستكشاف التي تمكّن الطالب، والمؤلّف، والمصمّم، والفنان من أن يتكلّم بوضوح من خلال مجسّم عمل.

فهم مسؤولون عن انحيازاتهم ووجهات النظر التي يعبّرون عنها على شكل تفضيلات جماليّة ومادية، وأطر وأدوار سياسيّة واجتماعية. نشاط التصميم قبل كلّ شيء، هو عدسة من خلالها يحكننا أن نتأمّل الحياة اليوميّة.

حوّل ربط التصميم المعاصر بمتطلّبات السوق التجارية، تفسيرنا لـ 'غاية' التصميم الأساسيّة. ينطبق ذلك بالتأكيد على التصميم الجرافيكي، وقد تم إطلاق بيانات عدة لإعادة توجيه قدرات مصمّمي الجرافيك بحيث يتخطّى دورهم معالجة المجتمع المستهلك، ألقوا نظرة على بيان «الأولويّات أوّلًا» الذي يرقى تاريخه إلى العامين ١٩٦٤ و ٢٠٠٠:

نقترح عكس الأولويّات لصالح أشكال تواصل أكثر فائدة واستمراريّة وديمقراطية. نقترح عدم صبّ تركيزنا على تسويق المنتجات والتوجّه نحو استكشاف وإنتاج نوع جديد من المغزى. نشهد على اضمحلال نطاق النقاش في حين يجب أن يتوسّع. كما تسود الاستهلاكيّة بلا منازع في حين يجب أن تقابلها وجهات نظر أخرى يُعبَّر عنها، جزئيًّا، من خلال لغات التصميم البصريّة وموارده.

أعتقد أن نشاط التصميم لا يتمتّع بطبيعته بغايات رأسمالية. ولعلّ الطريقة الأكثر مباشرة لتأكيد ذلك هي التمييز بين التصميم كمهنة فرض وجودها سوق رأس المال، والتصميم كنشاط بشريّ. يمكن القول إنّ المفهوم الأخير، بمقدوره أن يشجّع اتجاه التصميم نحو مجالات أخرى من التواصل والتعبير. كما أنّ التصميم باعتباره نشاطًا، ليس دائما وسيلة لتحديد وتقييم علاقة المرء دائما وسيلة لتحديد وتقييم علاقة المرء بوضع أو ظرف معيّن. علاوة على ذلك، طبيعة الحالات والظروف التي تتطلّب هذا النوع من نشاط التصميم هي تلك التي تقرّ بوجود اختلالات محدّدة في القوّة أو إمكانيّة الوصول أو التوزيع أو المراقبة أو السلطة، وهي مسائل تُعدّ مشكلة بالنسبة إلى فرد أو مجموعة أو شريحة معيّنة. قد يبدو وصف المكانة التي يتخذها التصميم لنفسه فضفاضًا جدًّا، ولكنّه شريحة معيّنة. قد يبدو وصف المكانة التي يتخذها التصميم لنفسه فضفاضًا جدًّا، ولكنّه

إذا كان باستطاعة التصميم أن يقدّم موقفًا نقديًا إزاء حالة معينة، فهذه قدرة تجمع عدّة مجالات. وقد نسب ريتشارد بوكانان وجونار سوانسون التصميم إلى فئة الفنون الحرّة، وجعلاه بذلك مهارة يتمّ اكتسابها جنبًا إلى جنب مع اللغة والتاريخ وعلم الاجتماع والجغرافيا وغيرها من الاختصاصات التي تصف تجربة الإنسان (١٩٩٢، ١٩٩٤). وأنا أتفق مع هذا التصنيف للتصميم مشجّعًا التفسير الذي يدمج نشاطه عجالات استكشاف

أخرى، بدلًا من تمييزه عنها من أجل السيطرة أو السلطة على جزء معين من المعرفة يحمل اسم 'التصميم'. يعني ذلك بالنسبة إليّ بصفتي معلم وممارس للتصميم في باقي وقتي، أنّ نشاط التصميم يستلزم تداخل وجهات نظر اختصاصات متعدّدة للتعبير عن حالة أو ظرف معين. يُشار إلى أنّ يان فان تورن يصنّف التصميم الجرافيكي بين الدراسات الإعلامية كوسيلة للتعبير عن الأنشطة المعقّدة التي تجمع الحوار البصريّ والتمثيل في وسائل التواصل المعاصرة (فان تورن، ع. ٦). بغضّ النظر عن المجال أو تجمّع المجالات الذي يُنسب نشاط التصميم إليها، يمكن اعتباره وسيلة للتمعّن في التواصل ضمن سياق معدّد، طريقة تفكيك المغزى للإجابة عن أسئلة ماذا وكيف ومن خلال أيّ وسائل بصرية ورمزية وما الغرض؟

خطوة أخيرة لتحديد ما نقوم به عند

التصميم، نشعر فيما نخوض هذه التجربة بالحدود بين الاختصاصات/
أنواع المعرفة التي تفرض توافر خبرة محدّدة. تجعلنا هذه الحدود في كثير من الأحيان، ندرك أنّ نشاطنا متعدّد الاختصاصات. وإذا أردنا أن نأخذ في الحسبان الطبيعة المتعدّدة الاختصاصات لنشاط التصميم، قد نكون في الواقع نتناول القيام بالتصميم كممارسة خارجة عن كلّ الاختصاصات. يعتبر بريان هولمز العمل خارج نطاق الاختصاص محاولة للابتعاد إلى أبعد حدّ ممكن عن اختصاص المرء الأساسي بهدف الاستكشاف، بهدف تقديم تفسير لا يمكن أن يكون جزءًا من الميدان قيد الدرس. لن أميّز هنا بين التصميم وممارسة الفنون، لأنّ العمل خارج نطاق الاختصاص كوسيلة لنقد حالة ما، لا يهتم بالحفاظ على حدود الاختصاصات وإغّا في التعبير عن النقد من وجهة نظر محدّدة. تفسح وجهة النظر هذه المجال أمام أفكار وسياقات جديدة تنبع من الاختصاص الأساسي والاختصاص أو الميدان قيد الدرس (هولمز، ٧٠. ٢٠). يهم هذا المجال أولئك أو الميدان قيد الدرس (هولمز، ٧٠. ٢٠). يهم هذا المجال أولئك الذين يعتبرون أنفسهم فنّانين أو مصمّمين على حدّ سواء.

نبذة عني يتمحور مساري التعليميّ حول التفسير النقديّ للحياة اليومية، أي مراقبة الأفعال الضروريّة للبقاء على قيد الحياة في المجتمع المعاصر. يتخطّى الضروريّ نطاق ظروف المنزل بحيث تشمل سياقات العمل والترفيه والتعليم والصحّة والحكم وكيفية ترجمة هذه الجوانب اليوميّة ضمن قواعد. تؤدّي مراقبة ودراسة القواعد والأنظمة الاجتماعية على نطاق المدن، إلى دراسة تصميم وتخطيط البيئة المبنية، وكيف يتّخذ التخطيط لكلّ يوم أبعادًا مكانيّة. ويصل المرء في دراسة الفضاء إلى دراسة الأجسام، ودراسة العلاقة بين الأجسام والفضاء، ومن ثمّ إلى دراسة كيفيّة تناسبنا مع شبكة معقّدة من الإشارات والرموز والأشياء المرئية وغير المرئيّة التي تحتويها جميعها إطارات مكانيّة كالغرف والممرّات والمكاتب والاستوديوهات التي تستضيف حياتنا اليوميّة. وما زالت مراقبة الحياة بشكل ناقد، والبنى التحتية المرئيّة وغير المرئيّة التي تُعتبر حجر أساس المجتمع المعاصر، تُعدّ شغلي الشاغل في ممارساتي كباحث ومصوّر ومربًّ.

بعد أكثر من عقد من الزمان كأكاديمي متفرّغ، يتزايد تداخل عوالم الدراسة والتدريس، المتمايزة سابقًا، كنسيج فكريّ مشترك. يجب أن يهدف التعليم برأيي، إلى تحقيق وعي نقدّي للممارسات اليوميّة. وبالتالي فإن الإنجاز الأساسيّ لأيّ طالب هو دفعه إلى قبول العالم كما هو، ومن ثمّ تأمّله كبناء مستمرّ ومتنازع عليه للعلاقات الاجتماعية والأخلاقية والسياسية والبيئيّة والتكنولوجية والاقتصادية وهذا أصعب (فراي، ١٠٦). بغضّ النظر عمّا إذا كان المرء يريد نسب هذا الوعي أو النشاط إلى اختصاص محدّد فالمهمّ هو تهيئة الظروف اللازمة في تجربة تعليميّة من أجل أن تتجدّر هذه القدرات التأمّلية والنقديّة. تبدو الحجّة في غير محلّها إذا كان الهدف من التعليم هو حصر أصول التعليم هذه في أيّ هيئة معرفيّة أو أيّ اختصاص أو أيّ شهادة معيّنة. يجب أن يحقّق التعليم الأساسيّ الوعي في الحياة اليوميّة وما يتخطّاها بحيث يتمّ تمكين الطلّاب لبدء التغيير في ظروفه اليوميّة (فرير، ١٩٧٠).

المراحل المفصليّة إذا كنتُ قد حققت أيّ نجاح في تحديد أصول التعليم النقديّ في برنامجي القائم على العمل في الاستديو فذلك عائد إلى رفضي وصف نشاط التصميم على أنّ هدفه اقتصاديّ بالضرورة، إذا كان دوري كمعلم هو تعريف التصميم على أنّه وسيلة تلبّي حالات محدّدة من التواصل في العلاقات الاجتماعيّة والأخلاقية والسياسية والبيئيّة والتكنولوجيّة والاقتصادية، فيجب أن أدرك وجود أطر أخرى قابلة للتفسير أكثر من

تلك الاقتصادية. لذلك، سوف أركّز على السؤال التالي: كيف يمكن أن يكون التصميم قرين استكشاف؟ يمكن استعمال كلّ الحجج لتمييز ونفي ودحض أيّ علاقة قد تربط التصميم بالاستكشاف باعتباره مساحة علاقات الخدمة المرتبطة بالسوق والتدفقات الضرورية لرأس المال بين العملاء وممارسي التصميم. ولكن كمعلّم، قبل أي ذكر لحقائق ظروف السوق، والكفاءة الاقتصادية، التصميم هو شيء نشارك فيه، هو ممارسة، نشاط، وجهة نظر، منفصلة عن المخاوف المهنية. أتفق مع العديد من المؤلّفين الذين لاحظوا أن المصمّمين لم يقضوا الكثير من الوقت في محاولة لوصف ما هو النشاط الفعلي للتصميم، ونتيجة لذلك، التصميم هو، على حد سواء، العمليّ والمنتج، الهاوي والمحترف، ولكن نادرًا ما يكون نشاطًا إنسانيًا ذا صفات وخصائص محدّدة إن لم يكن أبدًا (ديلنوت إنسانيًا ذا صفات وخصائص محدّدة إن لم يكن أبدًا (ديلنوت

النشاط الفعلى للتصميم، ونتيجة لذلك، التصميم هو، على حد سواء، العمليّ والمنتج، الهاوي والمحترف، ولكن نادرًا ما يكون نشاطًا إنسانيًّا ذا صفات وخصائص محدّدة إن لم يكن أبدًا (ديلنوت ١٩٨٢، بوكراد، . . . ٢). يزيد تدخّل وسائل الإعلام وتكنولوجيا الاتصالات من تعقيد تحديد مجال التصميم كنشاط، وغالبا ما تشجّع محاولات التوجّه مباشرة إلى اعتبارات أخرى مثل تحديد التصميم كسلسلة خطوات قابلة للقياس الكمّى. إذا نظرنا إلى ماهية التصميم، قبل إعطائه أيّ صفة كجرافيكي وصناعي ومعماري، نرى أنّ التصميم في جوهره هو القدرة على تعليق حالة معينة أو ظرف ما في منظور يسمح للممثّل أو المفوّض أو المصمّم، باتخاذ موقف نقديّ ونشط. وبذلك التصميم ليس مسألة مهارة أو طريقة أو عمليّة تقنيّة محدّدة، بل هو تطوير القدرة على مراقبة وتحديد وطرح أسئلة حول العلاقات بين الفضاء والأجسام والهيئات واللغة والسلوك من أجل إعادة تحديد تحقيق الإنصاف والعدل، الشفافية في تلك العلاقات. قد يبدو ذلك أكثر شبهًا بالأنثروبولوجيا، ورجًا هو كذلك، ولكن قبل أن يبلغ التصميم مرحلة معالجة مشكلة، ناهيك

عن تحديد مشكلة، ثمّة ظرف أو وضع أو مرحلة. استخدمت عبارة

'من منظور' عن قصد فالمصمّمون ليسوا موضوعيّين، وليسوا خارج

الحالات والسياقات التي يتصرّفون فيها، أو يتعرّضون لها، وبالتالي

## مقاومة القواعد (مقاومة التصميم في المقام الأول لطلاب السنة الجامعية الأول

رودریك غرانت

أنا معلم من خلال الممارسة - اعلم التصميم، في المقام الاول لطلاب السنة الجامعية الاولى و تورونتو، أونتاريو، كندا في جامعة أوكاد. يعني ذلك أنني أخصّص جزءًا كبيرًا من وقتي للطلّب والزملاء فيما نحاول جميعًا تحديد مكاننا في العالم وما نقصده بقولنا «نحن نتعلم التصميم/أن نكون مصمّمين». قبل وضع أيّ صفة إلى جانب كلمة تصميم، ما يهمّني كمربً وكممارس للتصميم في باقي وقتي، هو ما يتخلّله القيام بالنشاط المعروف باسم التصميم. كبداية، يعني اعتبار دراسة التصميم رحلة استكشاف وليس تدريبًا على مهارات ما أو تحضير مهني، ألّا شخص لديه سلطة أعلى من الآخرين في الصفّ أو الاستوديو أو يمكننا على أقل تقدير اعتبار هذه الحالة مبدأً موجّهًا. وكلّما طالت فترة تعليمي، قلّ شعوري بالراحة تجاه الوقوف عند أيّ حدّ من المعرفة استنادًا إلى مَتْعي بخبرة مُعترف بها.

للتعليم في العام ٢٠٠٥ أوّلًا في الجامعة الأمريكية في الشارقة حتى عام ٢٠٠٥، والآن، في كندا. وقد مثّل العام الدراسي ٢٠٠١ أوّل في الجارة طويلة أخذتها على مدار ١٢ عامًا من ممارسة وقد مثّل العام الدراسي ١١٠/٢٠١٦ أوّل إجازة طويلة أخذتها على مدار ١٢ عامًا من ممارسة التعليم. كان هدفي أن أتوقّف وأفكّر بشكل ناقد في ما أفعله وما يعنيه لي. طلبت متي تلميذتي السابقة هديه بدري أن أشارك في برنامج الممارسة النقديّة كمستشار. وقد أتاح لي البرنامج وقتًا للتخلّص من الطابع المؤسّساتيّ لدوري كمعلّم، ولفصل أفكاري عن أيّ برنامج أو شهادة أو أيّ توجّه سوقيّ. ما اخترت كتابته بالتنسيق مع معرض هديه، مجسّم العمل، والأفكار والتطبيق العمليّ ليس ورقة أكاديميّة وإمّا تأمّل في التعلّم. تحتاج قناعاتي كمعلّم واستدامة للحياة اليوميّة.

بها رغم معاناتها من مرض الباركنسون. لقد قتلت هذه الآلية بالحياكة والخياطة، إذ كانت قارس بومياً هذه العملية المنتجة مبرهنةً إصرارها، فتشقّ طريقاً عدها بالقوة حتى تواجه محنتها يوماً بيوم. ستذكّرني الحياكة والخياطة داغاً بالعمّة، بالتجربة التأملية والمخدّرة لمشاهدتها وهي تحدّق في وأنا أخيط، فخلقت التماساً بين حياتي وحياتها. وهنا أيضاً، يتقارب التباعد فيما عُدّد طريقان من الذكريات وتتمّ خياطتهما ليتغلغلا ببعضهما البعض. ومن الآن وصاعداً، سيبقى الجرح المقطّب الذي علم على قلبها جراء العملية الجراحية راسخاً في ذهني.

أمست الأعمال الطقسية خشبة خلاص اتّكت عليها عمتي لتنظيم يومها. أمّا هنا، فقد أصبحت أعمالها إطاراً أستخدمه لأرسم وأجمع ما بين الممارسة المؤسسية والشخصية، وبين الممارسة السريرية والمنزلية، وبين الماضى والحاضر.



هدیه بدري

في البداية، لم أكن أقصد تنفيذ هذه الأعمال لغرض عرضها في معرض، حيث لم أكن أسعى في الأساس البداية، لم أكن أقصد تنفيذ هذه الأعمال لغرض عرضها في معرض، حيث لم أكن أسعى في الأساس مرضية قهرية لا يمكن وصفها بالكلمات النابعة عن الشعور بالصدمة. لا يمكن إيقاف الحزن؛ فهذه الحالة ليست ناتجة عن انسداد. فقد تشكّل هذا المكان الزاخر بالأشياء الحادة بفعل شعور قوي أرغمني على استرجاع ذكرى العمة وإحيائها، وهي عمليّات لا يمكن طلبها أو تعلّمها. أعلم أن شعوري القوي دفعني إلى إحياء ذكرى العمة، عمّتي أنا، بعد أن خسرتها لكنّني كنت قد أصبحت مسكونة بشعور ملح دفعني إلى الاحتفاظ بممتلكاتها وتذكّرها. وفي هذه الحالة الجديدة، تحوّلت تفاصيل الحياة اليومية الصغيرة، التي كانت عرضية سلفاً، إلى نصب تذكارية ثمينة للغاية بالنسبة لي، فساعدتني الأغراض المرتبطة بالطقوس اليومية التي كان من الممكن استخدامها في تنفيذ عملي، ولو بشكل مؤقّت، على محاربة النسيان.

في تلك الفترة، كنت قد وصلت إلى هذه الحالة المُتُقدة عبر نفق لا نهاية له من المعاناة الخانقة. إذ أخذني مرض العمة إلى حيّز الرعاية الصحية المؤسساتية الصامت. كنًا معاً، أنا والعمة، وعشنا أيامها الأخيرة وسط عالمٍ من الإجراءات والتسلسل الوظيفي والبيروقراطية. كان التواصل هنا محدود واللغة مخدرة والمساحة معقّمة ومتحكَّم بها وكأنّها تحاول السيطرة علي الحالة التي استحوذت علي: حزن، وخوف، وضيق، وعزلة. باتت هذه التجارب من الماضي، غير أنها لا تزال تعيش في داخلي؛ يشلّني خبثها ويصيبني بالعجز الداخلي. ومع تقدّم مراحل مرضها، مَدّد جو المستشفى المعقّم بشكل صارم ليصبح عالماً بأسره.

وُلد معرض "الجسد يبقي الأثر" من رحم الشعور الكبير بالصدمة والحزن وعالم المرافق الطبية المحدود جداً. وهنا يكمن انقساماً نفسياً ، ثمة طريقان لا يمكن عبورهما في التجاهين معاكسين: الأول محمومٌ بمشاعر لا يمكن التحكّم بها، والثاني مملٌ وباردٌ. كلٌ منهما متواجدٌ مدركاً للآخر ومنطمساً به بحيث يستحيل تحقيق التوازن. عند استرجاع ذكرياتي معها، أقاوم تذكّر الأوقات التي قضيتها معها في مؤسّسة الرعاية الصحية وأسعى إلى تسكين هذه الوقائع كلّ يوم؛ فهو مكان يذكّرني بالمعاناة والذكريات العزيزة على حدّ سواء.

على الرغم من أنّ هذه الأعمال نابعة من الحزن، ثُمّة أيضاً ماضٍ مضني يُلقي ظلّ ذكرياتٍ أطولَ على أعمالي: إذ ساعدتني الطقوس التي اتبّعتها والتي استمدّيتها من عمتي في صياغة قدرتي على ابتكار كلّ ما هو موجود في هذا المعرض. فأنا لطالما شهدتُ العمة وهي تقوم بنشاطاتها الاعتيادية المتكررة والتي وفّرت لها آلية يمكنها تداركها، وتوقعها والتحكم

من أعراضها المتنامية، وطقوساً لازمت جسداً ضعيفاً اضطر إلى الخضوع لعلاجات بطرق غريبة وباردة. يروي كلّ نموذج ٍ رائعٍ من حيث الشكل، قصةً بشرية عن كلِّ من الفنانة والعمة التي هي مصدر وحيها، فيما تواجهان سوياً قوى الطبيعة.

أقل ما يقال عن هذا المعرض هو أنه إنجاز مذهل، على مستوى شخصي ومتواضع بحت، حيث تحدّت كل درزة الفنانة على أن تستجمع شجاعتها لمواجهة ذكرى العمة، وفقدانها وغيابها الدائم. يشكِّل هذا المعرض محاولةً للسعي إلى إيجاد خامَّة للقصة، وتقبل الواقع.

هذا ما نسميه بالفعل



المحيطة بك فتتغير باطراد؛ الأطباء، والممرضات، والمسؤولون عن التنظيف، والجدة العجوز، والفتاة ذات الشعر البني الداكن التي دائماً ما تسرحه على شكل كعكة، فيخال لك أنها معلمة، والزوج، والقريب والمرشد. تتعدد التسميات التي تصف العلاقات والقصص وعدد لا يحصى من الحيوات التي لم ينتهي وقتها بعد على هذه الأرض. وفي الوقت ذاته، يعمل مقدمو الرعاية بجهد لإعطاء المكان الكئيب روحاً دافئة فيأتون بأشياء أو أصوات من خارج المستشفى تذكّر بحسّ "المنزل". إن خلق التقارب بين هذين المكانين ومحاولة فرض واحد على الآخر (النزل على المستشفى، أو المستشفى على النزل) لسخرية حقاً. كيف يمكن "للمنزل"، ملجأ الأمان هذا حيث يمكن للمرء أن ينام ليلاً بكل راحة، أن يتساوى ويتشبّه بالمستشفى الذي يعني أساساً أنك، أنت أو أحد ممن تحبّهم، ممدّد على سريرٍ غريبٍ تخرج من جسمه الأنابيب، والذي يعني أساساً تواجدك في حالة عدم أمان؟

في مواجهة بيئة معقمة إلى أقصى حد، يشارك المصابون بمرضٍ ومن حولهم في طقوس شفائية من المعتقد أنها تساعد على استعادة نشاط وصحة الجسم بالكامل. وإذا لم ينجح الأمر، تُستخدم هذه الطقوس الشفائية لتخفيف الآلام وتهدئتها. غالباً ما تكتسب هذه الممارسات ميزات علاجية مع مرور الوقت، فضلاً عن التفاني المتكرر وأحيانا الهوس القهري. وإذا تضاءلت جهودنا أمام الطبيعة، نلجأ حينها إلى الصلاة، وتصبح هذه الطقوس في جوهرها، وفي هذا السيناريو تحديداً، مناداة لتدخل الهي من أجل إبعاد هذه المحنة. ومهما كان إيماننا كبيراً، فلا بد لنا من التساؤل عن حكمة الخالق في سماحه بحصول مثل هذه المحن على الأرض، ولم تميل إلى أن تصيب ذوى القلوب النقية.

ما أجرأها، ما أجسرها ! أسرار هذه الآلة التي ندعوها الإنسان! ما أصغر الأمور التافهة التي تقلقنا وتشوشنا، يا للإنسان المسكين! تشارلز دىكنز، دقات الأحراس.

يؤدي التعرض إلى الصدمة إلى الإصابة بالقلق، خصوصاً في هذا الزمن التكنوقراطي حيث غالباً ما تتصارع المشاعر مع المنطق لتُعتبر في جوهرها انعكاساً لنقص المنطق، أو حتى أسوأ من ذلك، معناً مرادفاً للضعف والأخطاء، فتُرغم الإهتمام بالصحة العاطفية والعقلية إلى التراجع. لا تظهر علامات أو أعراض جليّة لهذا النوع المحدد من الألم، أي ذاك الذي لا ينفك يؤلمنا من داخلنا. يطيل هذا الألم غير المرئي مكوثه في أماكن يصعب الوصول إليها ولا يمكن التعبير عنها بسهولة الإشارة مثلاً إلى ألم في الصدر أو الساق أو

الرأس.. ما يؤدي بعديمي الخبرة إلى التغاضي عن هذا الألم بكل سهولة وعجرفة، ناهيك عن إعتباره شكلاً من أشكال المعاناة. قليلةٌ، وحتى شبه غائبة، هي المعرفة بالطرق الموثوقة للتعامل مع المحن العاطفية التي عادةً ما تتركنا في حالة ركود، حيث نغرق ببطءٍ في طيات الحزن والعذاب.

يُعدّ العمل المقدّم في معرض "الجسد يبقى الأثر" في جوهره محاولةً لاستخلاص المعنى من المحن الناجمة عن فقدان الأحباء، ولكن ليس على صعيد تقبّل الموت أو ما يخلفه ذلك فقط، بل أكثر كجزء لا يتجزأ من عملية متابعة المرض وتقديم الرعاية والتي يقلل المرء من أهميتها عادة. وفقاً لنموذج كيوبلر روس، تتألّف مراحل الحزن الخمسة من الرفض، والغضب، والمساومة، ثم الكآبة وأخيراً التقبّل. وتشكّل هذه المراحل تبسيطاً لحقيقة عمق المشاعر والتجربة الإنسانية ، فالمشاعر فوضوية، إنها مُرهقة ومعقدة؛ لذا فإن تسميتها وتقسيمها إلى فئاتِ، فكيف بالأحرى مراحل، يبدو أمراً ينقص من أهمّيتها. لقد شكلت المشاعر الفوضوية الفائضة، وغياب أي نوع من البنى أو التوجيهات أو المراحل لمقارنة كآبة المرء بها، نقطة الانطلاق لهذا الاتجاه من التحقيق المفهومى والرسمى حول الدورة المستمرة والحتمية لمواجهة واقع أن الإنسان فان. في المقابل، يُعدّ هذا الأمر نقداً حازماً ومفصلاً لمؤسسات الرعاية الطبية والصحية؛ هذه المؤسسات التي تدور حول البشر بشكل أساسي، ولكنها بعيدة كلّ البعد عن الإنسانية بأساليب عملها ولغتها ومساحتها.

استخدمت الفنانة هدية بدري طريقة منهجية يدوية نظمت الطريقة غير المنظمة التي تمكّنت من خلالها من التعايش مع كآبتها وذكريات شخص فقدته بقيت محفورة في مجموعة من "الأشياء" خلّفها هذا الشخص ورائه. إنها أغراض مهملة، لم تمس، لن يتم استخدامها مجدداً، أمورٌ تولّدت داخل أو خارج المستشفيات، طوال مدة مكوث العمة فيها، أمورٌ ما زالت موجودة في الخلفية ولكن تحمل في طيّاتها وجوداً قوياً. كانت عملية ابتكار كلّ قطعة مصحوبة بالذكريات، وأعيد صياغتها في ممارساتٍ متكررة على مثال التمديد، والتقطيب، والبثق، والكشف، والتطفل وفرض العناصر التي تستنسخ ممارسات مألوفة كانت العمة تقوم بها لكنكر من أشكال التخفيف

المنطبق الاستراب المقبر المالية المال

من هذا المنطلق، عندما نواجه مواقف تكشف عن ضعفنا كبشر، نواجه حقيقة تزعزع صميمنا. فرغم أننا نهيل إلى نسيان ذلك، إلا أن الطبيعة لا تتواجد فقط من حولنا، إذ تشير مراقبة كافة مقومات العالم الخارجي العظيم، أن أجسامنا المشابهة للكون من مختلف الجوانب، هي صورة للطبيعة وجزءاً منها. وهي تشكّل عالماً صغيراً وكأنّه قوقعة صغيرة تعيطها وتعيش فيه. تغلّف أجسامنا، هذه الآلية الرائعة الممنوحة للبشرية، نفسنا: الروح والعقل والقلب. فنحن نسكن في هذه القوقعات، نستقرّ في هذه المقرات الزمنية لسنين، من دون أن ندرك العمليات السحرية التي تحصل فيها باستمرار وعلى الدوام لإبقائنا على قيد الحياة. وعندما تتعطّل هذه الآلة، تظهر الآلام الجسدية لتعبّر عن طلبها المساعدة بشكل غير المبر. وقفشل الكلمات في تبرير ألم الجسم. وقد تساءلت فرجينيا وولف بحزن في مقالتها

"لهاذا، تستخدم تلميذة مدرسة عادية عندما تقع في الغرام لغة شيكسبير أو كيتس للتعبير عن رأيها، ولكن إن طلبت من شخص مريض أن يصف ألماً في رأسه لطبيب تخونه الكلمات؟" (١٩٦٢)

حول الإصابة بالمرض وبسبب عدم قدرتنا على الإفصاح عما يخالجنا أو شفاء أنفسنا، نسلّم أمر أجسامنا إلى أولئك الذين يتمتعون مِعرفة طبية متفوّقة، إذ يحدونا شيء من الأمل والإيمان، بفهم لطالما تم تغذيته بوجوب قصد مؤسسات الرعاية الطبية والصحية الكفيلة بإعادتنا إلى صحتنا الطبيعية. ولكافة النوايا والأهداف، تكون هذه المؤسسات المخصصة معقّمة. غير أنّ الممارسة الطبية تميل إلى تعقيم أكثر من مجرّد اليدين والأدوات، فقد صُمّمت المستشفيات التي تم بناؤها على أسس فعالة، بهدف معالجة بعض حالات الفشل الجسدى عملياً وميكانيكياً عبر أكثر الوسائل فعالية ونظاماً وتأثيراً. ومن خلال ذلك، تُمسى أبعاد الإنسانية نماذج استمارات وتقارير طبية. ولأنها تركّز أساساً على إصلاح القوقعة فقط، قد تُقدِم مؤسسات الرعاية الصحية على تهميش وتبديد نفسنا التى وعدتنا بأنها ستحافظ عليها وتحترمها، من خلال استمالتنا بالوعود الحالمة في تقديم العناية الدقيقة والحب المخلص. بعيداً عن العناصر التي توحى بالإنسانية، تزخر قاعات الاستقبال في المستشفيات بمقاعد شبه مريحة تقابلها أخرى مماثلة (**تسنح للمرء بأن يرتاح بعض الشيء**)، وجدران بألوان محايدة (**لتريح نظر الرء**) مزينة بلوحات من الزهور مجهولة الرسام، تم تعليقها بمحاذاة رسم بياني يُظهر أعضاء جسم الإنسان. وتصبح هذه القاعات مسكونةً، ينصاع المرء فيها للأمل والخوف في آن، ما، فنجد أنفسنا جالسين على طرف المقاعد محاولين تجنّب التواصل البصري مع أي شخص آخر أو نبقى أسرى موجة غامرة من الذكريات والعجز تُرغم أجسادنا المُثقلة بالهم إلى الغرق ببطء في مقاعدها (غير الريحة بكلتا الحالتين).

عند الانتقال إلى جناح المرضى، أي الغرفة المجاورة الباردة، تصبح جميع عناصر المكان فجأةً قابلة للتغير، وفي انسيابٍ مستمر. فالجدران تنبض إذ تصدر إيقاعات حادة من الآلات التي ترصد كلّ عارض جسدي، مع انقطاعات متفرقة في إيقاع تعتاد على سماع صوته، إلى أن يصبح متزامناً مع دقات قلبك. أما الوجوه

## مقدمة

ريم حسن

«لم تشرق الشمس على أي جديد لأن لا خيار آخر لها».

جاء عن صمويل بيكيت أنّ "لم تشرق الشمس على أي جديد لأن لا خيار آخر لها". غير أنّ هذه المقولة لا تنطبق على بطلة هذه القصة التي اضطرت في اللحظة الأخيرة إلى ركوب الطائرة المتجهة إلى لندن في رحلة طيران استمرت لمدة ثماني ساعات وتحولت حينها إلى رحلة طويلة امتدت سنتين شهدت خلالهما مراحل استعادة العمة لصحتها، وانتكاستها وتدهور صحتها في نهاية المطاف، حتى أمسى نور شعلتهافي شتاء العام ٢٠١٥، باهتاً لا يقوى على السطوع. (والعمّة هو لقب عربي يُستخدم لمناداة النساء الواتي على صلة القرابة المباشرة بالشخص. إنه اللقب الذي تعرّفت فيه لأول مرّة على إنسانة رقيقة، وهو اللقب الذي يحمل في طياته إلهام الأعمال العروضة وروحها الحيّة.)

غالباً ما تتسم المآسي بإحساسٍ من العجز يستحوذ علينا، وتحديداً تلك الناتجة عن المواجهة الحتمية بين الإنسان والطبيعة. كما تضاعف هذه المآسي حقيقة زوالنا ، وتسلّط الضوء على ضعف وقلّة حيلة الإنسان في هذا العالم، وهو واقعٌ مرير غالباً ما نتجنّب التفكير فيه. يتصف عالم الإنسان المعاصر اليوم بغزوه للطبيعة وفرضه التصنيع الدائم على البيئة، ليخلق بذلك قوقعة زائفة يضع الإنسان نفسه فيها في مصاف الخالق ويتمتع بسلطة لا حدود لها في تصميم الأشياء والعمل بها. إنّه عالمٌ تطغى فيه العمليات المحسوبة بدقة لا متناهية، والإلكترونية و الروبوتية. أما إنجازاتنا في العلوم والتكنولوجيا والهندسة فقد صنعت عالماً وهمياً أعمى نظرنا، فبتنا نصدّق أننا نحن، البشر، من نتحكّم بالعالم.



الى عمّة